
Il semble qu’il y ait, dans les rituels comme au théâtre, un espace 
prévu à cet effet, et qui semble d’une importance majeure : 
appelons-le scène. À l’intérieur de celle-ci, un certain nombre 
de personnes obéissent à un ensemble de règles qui rendront 
l’incorporation des esprits possible : appelons cela jouer. En effet,
en suivant certaines règles, les joueurs endossent le statut de celui-
qui-suit-une-règle : c’est à dire un rôle. Ce rôle qu’ils sont amenés 
à jouer favorisera la transfomarion du sujet et l’émergence d’une 
personne d’un type particulier : le personnage. À chaque événe-
ment assistent des personnes qui ne participent pas selon les 
mêmes modalités que les protagonistes pincipaux. Alors que nous 
les appelerions volontiers spectateurs, nommons-les co-actants.
Il s’agira d’interroger le phénomène de l’uganga à l’aide des notions
mentionnées ci-contre tout en construisant des ponts entre ce 

qui relève, a priori, de performances humaines hétérogènes. Si 
le théâtre peut servir à éclairer les rituels sous un angle alter-
natif à celui de religion, de croyance ou de mythe, à l’inverse, 
les rituels serviront à mettre en lumière nos propres pratiques 
et théories du théâtre ainsi que nos modèles anthropologiques.

Théâtre

Les rituels sont performés selon des lignes rythmiques variables 
impliquant : musique, chant et danse. La montée des esprits (E) 
suppose une modification de l’expression ordinaire de celui qui 
fait office de véhicule ou réceptacle (modification de la voix, 
attitudes, postures, gestes, regards, etc.). Cette modification a 
lieu dans et par les lignes rythmiques. L’enjeu des interactions 
E (esprits)   H (humains) et E   E semble être la recherche 
de l’expression adéquate : les esprits, tout comme les hommes, 
doivent se faire comprendre , l’efficacité de la cure en dépend. 
Exprimer adéquatement suppose donc être capable de co-ryth-
mer : chanter ensemble, battre des mains ou des instruments 
correctement, harmoniser les gestes et les mouvements, ac-
corder les voix, se répondre les uns aux autres. La capacité de 
co-rythmer, et donc d’entrer dans une polyrythmie, est dépen-

dante de la qualité des diverses manières de fluer  qui sont autant 
de manières qui modifient la capacité d’agir collectivement. En 
effet, la question de l’expression peut être comprise comme 
celle de l’action / réaction / rétroaction.  Cette reformulation en 
termes de rythme, puisqu’elle est pratiquement cruciale, sera 
également d’une importance centrale dans mes recherches. Il 
s’agira d’élaborer un paradigme rythmique qui puisse rendre 
compte, de manière renouvelée, de l’action rituelle. Cette ap-
proche nous permettrait notamment de sortir de la perspective 
expressiviste dominante dans les théories de l’action en scienc-
es sociales afin de proposer un modèle plastique qui prenne acte 
de la dimension fluide, poreuse, mouvante et indéterminée de 
ce qui se passe dans l’uganga.

Rythme

Voix Sens

V
IV

R
E

 A
U

 R
Y

T
H

M
E

D
E

S
 E

S
P

R
IT

S

Mon intérêt porte depuis plusieurs années sur des questions 
liées à ce qu’on nomme communément les rites de possession 
(spirit possession cults). Plusieurs expériences de terrain sur l’archipel
de Zanzibar, en Tanzanie, est à la base d’un travail de longue haleine 
sur des problématiques concernant la ritualité et les phènomènes de 
transe, les catégories d’esprit et de possession, de jeu et de théâtralité. 
Les rituels d’incorporation des esprits s’appellent, à Zanzibar comme 
dans beaucoup de pays d’Afrique équatoriale, uganga. Il s’agit d’un 
complexe impliquant une quantité considérable de rituels relative-
ment hétérogènes, ce qui en fait la richesse en même qu’une dif-
ficulté pour l’anthropologue. Par conséquent, mon approche, dont 
l’impératif de s’assumer comme un discours partiel et partial se 
doit de se revendiquer engagée, sera nécessairement accompag-
née d’une réflexion épistémologique portant à la fois sur la fabri-
cation de modèles interprétatifs capables de rendre intelligibles 
des phénomènes qui nous sont étrangers tout en pensant les 
conditions de possibilité d’un savoir de type anthropologique 
dans le cas d’une pleine participation.
Les questions soulevées par mon expérience zanzibarie 
m’ont amené à poser le problème sous l’angle du jeu et de 
la théâtralité. Ces notions ont le mérite de ne pas reléguer 
les rites de possession à la double fonction expressive (d’une 
croyance antérieure au phénomène lui-même) et reproduc-
tive (d’un passé ou d’une pensée mythique). Il sera inté-
ressant d’explorer de nouvelles épistémologies capables 
de rendre compte d’un regard renouvelé. Un modèle de 
la théâtralité présenterait, à ce titre, de nombreux avan-
tages tant sur le plan heuristique que sur le plan inter-
prétatif. L’archipel de Zanzibar et ses islams multiples, 
son histoire mouvementée, sa population cosmopolite 
et ses rites constituent un terrain tout à fait privilégié 
pour repenser à la fois les approches anthropologiques 
du rituel et le métier de chercheur en sciences socia-
les. Je propose d’entrer dans le complexe de l’uganga 
par quatre entrées qui ont l’avantage d’être liées les 

unes aux autres de manière très fécondes.

M
A

R
C

O
 M

O
T

T
A

IN
S

T
IT

U
T

 D
E

S
 S

C
IE

N
C

E
S

 S
O

C
IA

L
E

S
 (

IS
S

)
L

A
B

O
R

A
T

O
IR

E
 D

’A
N

T
H

R
O

P
O

LO
G

IE
 C

U
LT

U
R

E
L

L
E

 E
T

 S
O

C
IA

L
E

 (
L

A
C

S
)

U
N

IV
E

R
S

IT
É

 D
E

 L
A

U
S

A
N

N
E

 (
U

N
IL

) 

T
H

È
S

E
 S

O
U

S
 L

A
 D

IR
E

C
T

IO
N

 D
E

 M
O

N
D

H
E

R
 K

IL
A

N
I 

(U
N

IL
)

E
T

 M
IC

H
A

E
L

 L
A

M
B

E
K

 (
U

N
IV

E
R

S
IT

Y
 O

F
 T

O
R

O
N

T
O

 S
C

A
R

B
O

R
O

U
G

H
)

Je propose de remplacer le terme « esprit » par celui de « voix ». 
Cela permettra, en plus de nous détacher d’un bon nombre de 
préjugés, de déplacer notre attention vers ce qui fait la forme
sonore de la présence des esprits. Il s’agira de prendre au séri-
eux, non seulement la voix comme métaphore, mais également 
et surtout la voix littérale : la sonorité, le ton, le volume, les vari-
ations, les accents, les timbres, le rythme, la vitalité. Il s’agira de 
prendre acte des modifications de la voix et de voir que de multiples
voix s’expriment à travers un corps qui se transforme : un même 
corps qui se fait réceptacle et véhicule de diverses voix. Une 
même voix aussi qui peut passer d’un corps à l’autre. Sous un 
angle plus politique, émerge alors la double problématique (1) 
des voix qui se font entendre, et (2) de celles qui sont tues. Si par 
« voix » il est souvent question d’expression/énonciation, il sera 

également capital d’investiguer l’écoute / réception. Cependant, 
la question de la voix est aussi la question du nom. Il sera donc 
nécessaire d’approfondir la question de l’appel / nomination.
Cette problématique touche à celle, plus vaste, de la subjec-
tivité / voix du sujet. Il s’agira surtout d’investiguer le lien entre 
les esprits et la capacité d’être sujet de sa propre parole. Si la 
voix est affaire d’individus, elle est a fortiori aussi une question 
de la communauté : lorsque ces multiples voix se rencontrent, 
quelque chose comme une voix collective semble émerger.

Les rituels uganga sont, du point de vue de ce qui se passe sensi-
blement, extrêmement riches et complexes : ouïe, odorat, goût, 
vision, toucher, constituent, chacun à des degrés variables, des 
modes de travail centraux de la cure. Si nous concevons ha-
bituellement cinq sens, pourrait-on en envisager un sixième ? 
Qu’en serait-il d’un sens du rythme ? Pouvons-nous déplacer en-
core une peu la limite de ce que nous concevons ordinairement 
en envisageant de travailler avec un septième sens, le sens du 
jeu ? Aurait-on un avantage heuristique et épistémologique à 
prendre en compte des modes sensibles et perceptifs jusque-là 
souvent ignorés ? J’aimerais proposer l’idée qu’il y a une pensée 
des sens et, par renversement, l’idée qu’il y aurait des sens de la 
pensée. En concevant l’activité psychique et intellectuelle com-
me indissociable de l’activité organique somatique, la porte est 

ouverte à une étude de l’intelligence des sens. Parce que l’uganga 
est moins un discours et une idéologie qu’une pratique reposant 
pour une grande part sur le travail des sens, nous nous devons 
de repenser, en anthropologie, la manière dont nous appréhen-
dons perceptiblement de tels phénomènes.

U
n

 it
in

ér
ai

re
au

 t
ra

ve
rs

 d
e 

l’u
ga

n
ga

à 
Z

an
zi

b
ar


