Snectacles et théatralité dans
1a Vie de Caliguia de Suétone

Olivier Thévenaz

Prolongeant le séminaire d’hiver 2000-2001de premiére année de latin, cet article est le fruit de Ia collahoration entre I'assistant pour
Ie texte principal et un groupe d'étudiants pour les encadrés. lis trouveront ici Ia reconnaissance qu'ils méritent.

1 Cf. C. L. Roth, C. Suetonii Tranquilli quae
supersunt omnia, Leipzig (Teubner) 1882, pp.
278s. Il'y décrit probablement (selon Serv. Ad
Aen. 5,602, qui parle d'un De puerorum lusi-
bus) le lusus Troiae que mentionne le § 18 de
la Vie de Caligula.

Ce qui frappe un ceil littéraire a la lecture de la Vie
de Caligula de Suétone, c'est l'accumulation de
références aux spectacles et au théatre. Il en
apparait en effet tout au long du texte: en pre-
mier lieu bien sOr pour présenter les spectacles
organisés par I'empereur et les événements qui s'y
rattachent, mais aussi quelquefois pour décrire le
comportement et I'action mémes de Caligula; de
plus, on trouve continuellement, dans des
contextes variés, des allusions plus ou moins
directes a ce domaine.

Dés lors, la question qui se pose est de savoir

quelle fonction remplit la présence insistante de

On sait que Suétone était l'auteur d'une Histoire
Historia) qui
témoigne de I'intérét général porté par l'auteur a

des divertissements (Ludicra

l'institution des spectacles’. De fait, une rubrique
présente régulierement, dans la plupart des Vies
des douze Césars, les spectacles mis sur pied par
I'empereur et les éventuelles innovations qu'il
apporte par rapport a ses prédécesseurs. Bien loin
d'échapper a la régle, la Vie de Caligula consacre a
ce théme une section relativement importante (§
18-20)2. Mais la principale particularité de cette
rubrique est qu'elle intégre a la catégorie des
spectacles une mise en scéne impériale qui n'a

l. «Panem et circenses»: tout un cirque!

Les paragraphes 18 & 20 présentent les spectacles organisés par Caligula. lls occupent en effet une place importante dans la popularité de
I'empereur (le concept de popularitas est déja bien développé au § 15): plus ils sont nombreux et grandioses, plus I'empereur est apprécié par
le peuple («panem et circenses»).

Le paragraphe 20 traite des spectacles en dehors de Rome. Suétone y montre en particulier, dans le cadre d'un concours d'éloquence a Lyon,
les premiers signes de cruauté de I'empereur: il aurait forcé les vaincus a composer I'éloge des vainqueurs et a détruire leurs propres écrits
avec une éponge ou avec la langue. L'auteur ne se prononce pas sur les faits qu'il rapporte et laisse le lecteur en tirer les conclusions.

Quant au paragraphe 18, qui décrit les spectacles proprement dits, il est divisé en trois parties: les combats de gladiateurs, les jeux scéniques
et les jeux du cirque. Comme dans le paragraphe 20, Suétone, qui n'est en général pas avare de commentaires et de pointes envers I'empe-
reur, reste neutre et relate les faits sans donner son avis. Pourtant, il les présente de telle maniére qu'on puisse remarquer le goQt du spectacle
et de l'extravagance que montrait Caligula.

En ce qui concerne les combats de gladiateurs, il décrit un empereur apportant des innovations par rapport a ses prédécesseurs: tout d'abord,
il est le premier a produire des combats dans I'enceinte des élections, sur le champ de Mars; ensuite, Suétone suggeére que Caligula avait aug-
menté le nombre de munera impériaux, ce qui grossissait considérablement les dépenses, déja élevées. L'auteur dit d'ailleurs au paragraphe
37 que ses prodigalités surpassérent tout ce qu'on avait imaginé jusqu'alors.

En ce qui concerne les jeux scéniques, Suétone remarque que Caligula organisait des jeux nocturnes, en faisant illuminer toute Ia ville. A pro-
pos des distributions de nourriture au peuple, fréquentes chez les empereurs, il rapporte une anecdote extravagante sur Caligula: qu'il avait fait
don de sa part de nourriture a un chevalier qui mangeait avec appétit et avait nommé un sénateur préteur extraordinaire pour la méme raison.
Quant aux jeux du cirque, jamais un empereur n'en avait fait de si longs (du matin jusqu'au soir): il fit en effet courir vingt fois le premier jour et
vingt-quatre le second, nombre qui devint habituel par la suite; jamais non plus un empereur n'avait recouvert I'aréne de poussiéres de pierres
précieuses, et il donna méme des jeux a l'improviste sur la demande d'inconnus.

Suétone laisse donc le lecteur seul juge de la personnalité de Caligula qui poussait son excentricité parfois jusqu'a la folie pour s'attacher la
reconnaissance du peuple.

Jean Delacrétaz — Sylvain Ballif — Alessandro Galluzzo

cette Dans quelle rien d'une représentation institutionnelle: la réa-

intervient-elle

isotopie...
la dimension théatrale

spectaculaire!
mesure

2 Seuls Galba, Othon et Vitellius n'ont pas de
rubrique consacrée aux spectacles; a l'in-
verse, |'importance de celle de Caligula n'est
comparable qu'aux paragraphes du Divin
Auguste (43-45) et de Néron (11-13).

donc dans la construction méme du personnage
de Caligula et dans celle de sa biographie suéto-
nienne? Quelle est enfin pour Suétone la relation
entre représentation biographique et représenta-
tion théatrale?

lisation du fameux pont de Baies (§ 19). Seule la
Vie de Néron (§ 13) présentera d'ailleurs une sem-
blable originalité en incluant a la rubrique des
spectacles la description de l'arrivée en grande
pompe de Tiridate a Rome.

Mais en-dehors des paragraphes consacrés spéci-



Spectacles et théatralité dans la Vie de Caligulade Suétone

Il. Le pont de Baies

Dans la partie de la Vie de Caligula qu'il consacre aux spectacles, Suétone décrit comme un «spectacle d'un genre entierement nouveau et
sans précédent» (§ 19,1: nouum atque inauditum genus spectaculi) la construction dans la baie de Naples d'un étrange édifice imaginé par
Caligula : le pont de Baies. Ce pont, composé de centaines de bateaux reliés entre eux et placés sur deux rangs, était recouvert de terre et
aménagé de fagon a ressembler a la voie Appienne (in Appiae uiae formam).

Une fois I'ouvrage terminé (§ 19,2), Caligula le parcourut deux jours durant. Le premier jour, paré d'un glaive, d'un bouclier et d'une chlamyde,
il montait un cheval richement harnaché. La chlamyde, manteau d'usage principalement militaire, renforce l'image de conquérant que veut don-
ner Caligula en armes. Suétone indique aussi que sa téte était ceinte d'une couronne de chéne, la couronne civique des hommes honorés du
titre de pater patriae.

Le jour suivant, vétu en cocher de quadrige, il conduisait un char attelé de deux chevaux, précédé par Darius, un otage parthe, fils du roi Artaban
IIIl. En outre, il était suivi par des gardes prétoriens et de nombreux amis. C'est I'occasion pour Caligula de montrer son contrle de la seule
force militaire autorisée & Rome. Mais cette parade a l'air d'une mise en scéne parodique de triomphe, avec un seul prisonnier de guerre, le
général victorieux déguisé en cocher de cirque et ses troupes de gardes et d'amis.

Aprés la description de ces événements, Suétone donne trois hypotheses explicatives (§ 19,3). La premiére est que Caligula voulait imiter, voire
surpasser Xerxes, qui avait créé sur I'Hellespont un pont semblable lors de la seconde guerre médique (Hdt. 7,33-36). Ces deux personnages,
victimes de leur mégalomanie, présentent une inclination prononcée a la cruauté et a la folie: Xerxes était d'ailleurs allé jusqu'a faire flageller la
mer qui avait disloqué son pont. Suétone, en les comparant, annonce la barbarie de Caligula, qui fait I'objet de la partie suivante du texte.

La seconde explication annonce I'expédition théatrale contre les Germains et les Bretons (§ 43-49): il aurait voulu les intimider en montrant
I'étendue de sa puissance. Quant a la derniere, elle est avancée par Suétone lui-méme, qui rapporte les paroles de son grand-pére (sed auum
meum narrantem puer audiebam): Caligula aurait voulu réfuter les allégations d'un astrologue de Tibere, selon lesquelles «Gaius n'avait pas
plus de chances de devenir empereur que de traverser le golfe de Baies a cheval» (non magis Gaium imperaturum quam per Baianum sinum
equis discursurum). Grace a cet exploit, Caligula s'assurerait le respect de ses détracteurs et montrerait que son pouvoir défie les prédictions
des devins.

Suétone insiste a propos de ce pont sur le verbe excogitare (§ 19,1 et 19,3): Caligula a imaginé l'inimaginable et a créé un amphithéatre a la
mesure de son orgueil, pour se mettre en scene et jouer le rble principal de ce spectacle inoui.

Gérard Llobet

lll. Le langage thééatral: un art

Le vocabulaire théatral dans la Vie de Caligula de Suétone est riche et varié: a cbté de termes tels que
tragoedus, theatrum, etc., utilisés modérément, on trouve trois mots d'une certaine importance sur les-
quels nous allons porter notre attention: spectaculum, scaena et mimus@ .

Premiérement, le substantif spectaculum est dérivé de spectare («avoir les yeux fixés sur»), fréquentatif @0uvrage de référence: A. Ermout et A,
du verbe archaique specio («regarder», «apercevoir»). On rencontre d'ailleurs de nombreux termes Z‘s'g'fet'la5,‘;”‘;2;‘:’:ZS;ZV’”""’g’q“e de la
constitués a partir du radical *spec- , comme species, qui au paragraphe 22,1 perd son sens d'«aspect» S

pour exprimer la «fiction». Quant a spectaculum, il va connaitre une extension sémantique: il signifie
d'abord «ce qui s’offre au regard», puis le «spectacle» en tant qu'institution sociale (§ 18-20); par méto-
nymie, il désigne parfois I'«amphithéatre» (§ 31; 35,1), et finalement la «place au théatre» (§ 35,2-3).
Contrairement & spectaculum, scaena («scéne de théatre», «théatre»), est un terme presque uniquement
théatral. Il s'agit d'un emprunt au grec skene ayant peut-étre transité par I'étrusque, d'ou provient une
grande partie du vocabulaire scénique, comme histrio (§ 54,1). Cependant scaena a aussi un emploi
métaphorique (§ 15,1), qui désigne une action se déroulant de maniere théatrale. L'adjectif scaenicus, a,
um est souvent associé a ludus (§ 18,2; § 26,4) afin de désigner la «représentation théatrale» et a artes
(§ 11 et 54,1) pour les «arts du théatre». Un probléme se pose cependant quant a I'étymologie de 'ad-
jectif obscaenus, a, um, qui se référe (§ 56,2) a un «geste obscéne» de Caligula, et du substantif neutre
pluriel obscaena, qui désigne (§ 58,3) ses «parties intimes». L'étymologie scientifique est peu claire, mais
d'apres la théorie antique de Varron (ling. lat. 7,96), il s’agirait de ob + scaena, car la scéne était le seul
lieu ou I'on pouvait dire ouvertement des vulgarités.

Pour finir, le mot mimus désigne le «<mime», qu'il s'agisse du genre théatral ou de I'acteur. Tiré du grec
mimos («imitation»/«<imitateur»), le mime représente, de maniere souvent grossiére ou vulgaire, des évé-
nements de la vie quotidienne. Seul genre a accepter des femmes sur scéne, il pouvait aussi présenter
des passages obscenes. Dans la Vie de Caligula, mimus apparait deux fois: au § 57,4 il maintient son
sens propre, mais au § 45,2 il est utilisé au sens figuré de «farce». Ainsi il désigne une situation ou un
événement que I'on veut dénigrer en lui ajoutant une touche d'ironie. Pour I'acteur, Suétone n’emploie
jamais mimus, mais utilise deux fois pantomimus, un comédien d’un genre théatral apparenté (§ 36,1; §
57,4).

Dans ce contexte, Suétone met aussi assez régulierement en relation deux éléments théatraux: les
verbes canere («chanter») et saltare («danser») (§ 11 et § 54,1). Or, par deux fois dans la Vie de Caligula
(§ 54,2 et 55,1), saltare est isolé dans le but de peindre la personnalité de Caligula non pas par ses
paroles, mais par sa gestuelle.

Fig.1Pietas assise. Revers e sesterce.
Barrett, fig. 7.

Joanna Didier — Marcel Knaus ‘ 5




Chronozones 7/2001-Materia.

Fig.2 Agrippine et Carpentum.
Revers de sesterce. Barrett, fig. 19.

3 Pour pietas dans les Vies des Douze Césars,
cf. J. Gascou, Suétone historien, BEFAR 255,
Rome 1984, pp. 727s. Dans le cas de Caligula,
comme dans celui de Néron (§ 9: pietatis
ostentatione), il s'agit d'en faire étalage; et le
caractére ambigu de sa pietas est préparé, en
postlude a I'assassinat de Tibére (§ 12,3), par
lindication que Gaius se vantait fréquem-
ment en rappelant sa propre piété (gloria-
tum enim assidue in commemoranda sua
pietate) de s'étre apprété & poignarder
Tibere endormi pour venger sa mere et son
frére, avant de reculer saisi de pitié.

Fig. 4 Caligula. Barrett, fig. 7.

fiqguement aux spectacles organisés par Caligula,
dont on vient déja de voir la particularité, I'impor-
tance du theme est d'autant plus frappante qu'elle
ne trouve que peu de paralléles dans l'ceuvre de
Suétone, et jamais en pareille proportion. Seul
motif comparable, le traitement des éléments
mythologiques dans la Vie de Néron ne fait que
souligner la parenté des deux textes, et des deux
Césars.

L'indice le plus fiable de cette importance est évi-
demment la fréquence et la diversité du vocabu-

Structure de la Vie de Caligula

laire des spectacles dans la Vie de Caligula. De ce
cadre émergent deux emplois métaphoriques de
termes théatraux appliqués a l'action méme de
I'empereur, qui marquent le début et la fin de son
principat: ce sont scaena (§ 15,1) et mimo (§ 45,2).
C'est sur ces deux mises en scéne que nous allons
nous pencher de plus prés, aprés celle du pont de
Baies discutée dans l'encadré Il et avant celle —
involontaire! — de la mort de Caligula, qui
conclura cet article.

Mais avant cela, il est bon de rappeler la structure
de la Vie de Caligula. Elle se compose d'un cadre
chronologique et d'un corps principal structuré en
rubriques thématiques: per species, selon le cri-
tére adopté par Suétone au début de la Vie
d'Auguste (§ 9). Le cadre propose successivement
un portrait de Germanicus (§ 1-7) —une vie en
miniature du pére, dont I'idéalisation contraste
intentionnellement avec la noirceur du fils—, puis
un tableau de I'enfance du futur prince (§ 8-11),
précédant le récit de son accession au pouvoir (§
12). Ce cadre se referme sur les conspirations et la
mort de l'empereur (§ 56-60). Dans l'intervalle, le
portrait de Gaius se partage entre celui de I'empe-
reur (§ 13-49) et celui de I'hnomme (§ 50-55); en
outre, le premier s'articule autour d'une diuisio
qui sépare un récit traitant presque d'un prince
d'un autre montrant tout a fait un monstre (§ 22:
hactenus quasi de principe, reliqua ut de monstro
narranda sunt).

Le portrait de Caligula (§ 50,1-2)

«Caligula avait la taille haute, le teint livide, le
corps mal proportionné, le cou et les jambes tout
a fait gréles, les yeux enfoncés et les tempes
creuses, le front large et mal conformé, les che-
veux rares, le sommet de la téte chauve, le reste
du corps velu; aussi, lorsqu’il passait, était-ce un
crime capital de regarder au loin et de haut ou sim-
plement de prononcer le mot chévre, pour quelque
raison que ce fit.»

Trad. H. Ailloud (Paris 1932)

La premiere mise en scéne (§ 15,17) prend donc
place au tout début du principat de Gaius; elle est
présentée comme une mesure initiale prise apres
I'accueil enthousiaste qui lui est réservé a son arri-
vée au pouvoir (§ 13-14). Cette affection univer-
selle a son égard, due d'une part a l'espoir suscité
par la mort de son odieux prédécesseur, d'autre
part au souvenir idéalisé de Germanicus et a la

pitié pour une famille presque abattue, Caligula
cherche lui-méme a I'enflammer par toutes sortes
de mesures populaires (§ 15,1: incendebat et ipse
studia hominum omni genere popularitatis). C'est
ce mot-clé de popularitas —premiére nuance par
rapport a Germanicus, qualifié de «favorable au
peuple» (§ 4: uulgo fauorabilis)— qui va gouver-
ner la premiére rubrique (§ 15-16).

Sa premiére action concerne sa famille, et inté-
resse plus largement l'une des vertus principales
attendues de I'empereur: sa pietas3 (fig. 1). Il s'agit
en effet pour Gaius de rendre les honneurs
funébres non seulement a Tibére, mais surtout a
ses propres mere et frére, laissés sans sépulture
par Tibére sur les fles de leur exil, Pandateria et
Pontiae.

Cette séquence, dramatisée, est présentée en 2
tableaux de 5 scénes chacun. Une fois les hon-
neurs funébres rendus a Tibére (Tiberio cum pluri-
mis lacrimis... laudato funeratoque amplissime:
noter dans cet ablatif absolu I'ample structure en
chiasme qui souligne l'emploi des superlatifs),
Suétone insiste sur le départ précipité de Caligula
vers les fles par un pléonasme en hyperbate
(confestim... festinauit). Il accentue le pathétique
de la scéne en y introduisant le trouble d'une tem-
péte, afin —nous apprend la didascalie du fin dra-
maturge— de faire ressortir davantage sa piété
(tempestate turbida, quo magis pietas emineret).
Suivent deux scé€nes, caractérisées |'une par le
recueillement du prince a I'approche des cendres
des défunts (adiitque uenerabundus), I'autre par
le geste de la mise en urne qu'il effectue lui-méme
(ac per semet in urnas condidit).

Et c'est a la charniére entre ce premier et le
second tableau qu'intervient le jugement aucto-
rial qui nous intéresse, jugement d'ordre autant
moral (sur l'action du personnage) que littéraire
(sur la représentation méme de l'action): nec
minore scaena... («et ce n'est pas moins théatra-
lement que...»), qui introduit le cortége du
retour. Ce voyage ramene Caligula d'abord a
Ostie, puis @ Rome par le Tibre, le conduit ensuite



au Mausolée ou il fait apporter les urnes par les
membres les plus illustres de |'ordre équestre
(retour du superlatif: per splendidissimum
quemque equestris ordinis) en plein jour et en
pleine foule (medio ac frequenti die), histoire que
la scéne ne manque pas de spectateurs! Suit I'ins-
titution d'un sacrifice annuel — public! — a leurs
Manes, et méme la création de jeux du cirque
(circenses) en I'honneur de sa mére, avec un char
(carpentum, fig. 2) pour transporter son effigie
en procession (in pompa).

Pour expliquer la métaphore thédtrale de scaena,
les éléments de dramatisation a retenir de cette
séquence sont au nombre de trois: d'abord I'exa-
gération dans l'action, suggérée par I'emploi du
superlatif et du pléonasme; ensuite la peinture du
protagoniste comme un type, celui du pius prin-
ceps (pius est d'ailleurs le premier des surnoms
adoptés par I'empereur, présentés au § 22 en pré-
lude a la monstruosité de Caligula); enfin I'osten-
tation de ce caracteére typique (quo magis pietas
emineret, l'adjectif emphatique uenerabundus,
...), qui implique la recherche de la présence du
public, en particulier dans le second tableau.

C'est a la fin du portrait «public» de I'empereur (§
45,2) qu'intervient pour sa part la métaphore du
mimus, de la «farce»4. Elle a pour cadre la seule
campagne militaire menée par Caligula, qui préci-
pitera sa perte.

D'ailleurs, I'expédition de Germanie tout entiére
telle que nous la montre Suétone (§ 43-49) est
une comédie grotesque: il l'entreprend sur un
coup de téte pour renforcer sa garde Batave, leve
des troupes dans des proportions et avec une
sévérité excessives, les meéne a une allure attei-
gnant tour a tour des extrémes de rapidité et de
lenteur, cherche par des mesures d'une malignité
gratuite a se montrer un chef énergique et sévére
(§ 44,1 ut se acrem ac seuerum ducem ostende-
ret). Il n'obtient finalement que la reddition du
fils du roi des Bretons chassé par son pére avec
quelques hommes, mais envoie a Rome un mes-
sage pompeux, comme si |'fle entiére avait passé
sous son contréle (§ 44,2: quasi universa tradita
insula).

La conjonction quasi, qui indique l'action simulée
de Caligula, se retrouve ensuite deux fois juste
aprés la section qui va nous intéresser de plus
prés. A la fin de I'expédition, comme pour mettre
un terme a la querre (§ 46: quasi perpetraturus
bellum), il déploie ses lignes et ses machines sur le
rivage de ['Océan, et ordonne soudain a ses
troupes de ramasser des coquillages, «dépouilles
de I'Océan dues au Capitole et au Palatium» (spo-
lia Oceani... Capitolio Palatioque debita). Puis,
promettant aux soldats une modeste récompense
de cent deniers, comme s'il allait dépasser tout

exemple de générosité (quasi omne exemplum
liberalitatis supergressurus), il les congédie par
ces mots: abite laeti, abite locupletes («partez
joyeux, partez riches»), formule de rythme iam-
bique faisant penser a une sortie de scéne de la
comédie (mais il manque un pied pour un
sénaire).

Cependant, c'est dans le cadre de mises en scéne
militaires montées de toutes pieces et orchestrées
par I'empereur que son action est qualifiée de
mimus (§ 45). Tout part d'une situation de
manque: le manque méme de matiére a faire la
guerre (§ 45,1: deficiente belli materia). Caligula
ordonne donc & des membres de sa garde de se
cacher au-deld du Rhin et de lui annoncer juste
aprés le repas, dans la plus grande agitation pos-
sible (quam tumultuosissime), la présence de |'en-
nemi. Il se précipite alors avec une petite partie de
ses troupes dans la forét, y abat et y taille des
arbres en forme de trophées et revient a la lueur
des torches, blamant la lacheté et la paresse de
ceux qui ne l'ont pas suivi et décorant ses compa-
gnons de couronnes «exploratoires». Dans un
second temps (§ 45,2), il prend des otages dans
une école élémentaire, les fait partir en cachette,
quitte soudain le banquet avec la cavalerie et
rameéne les prétendus fuyards couverts de
chaines.

Et c'est |a qu'intervient la phrase tant attendue: in
hoc quoque mimo praeter modum intemperans
(en traduisant le pléonasme: «dans cette farce
aussi il fut immodéré au-deld de toute mesure»).
Plutdt que de se rapporter a la derniere action, in
hoc quoque mimo annonce certainement, en la
référant aux mises en scéne antérieures, la
conclusion de la séquences. Cette derniére achéve
en effet de méler affaires militaires et otium de la
table dans le grotesque le plus flagrant: de retour
au banquet, alors que ses généraux lui annoncent
que l'armée est réunie, Gaius les invite a s'attabler
en cuirasse, les engageant par un vers de Virgile
«a résister et & se réserver pour des jours favo-
rables». Par l'intrusion réciproque et la confusion
d'éléments sérieux (épiques ou tragiques) et tri-
viaux (comiques ou sympotiques), c'est le gro-
tesque qui ressort, caractére constitutif du mime.
Et pour mettre un comble a cette mascarade, avec
une sorte d'ironie anti-tragique, il finit par répri-
mander le sénat et le peuple par un édit, sous pré-
texte que «tandis que César livre bataille et s'ex-
pose a de si grands dangers, ils fréquentent des
banquets prolongés, le cirque, les théatres et de
plaisantes retraites» (§ 45,3: quod Caesare proe-
liante et tantis discriminibus obiecto tempestiua
conuiuia, circum et theatra et amoenos secessus
celebrarent)é. Suétone, livrant en conclusion de
cette séquence le texte de I'édit sans autre indica-
tion que le quod de la cause alléguée par Caligula,

Spectacles et théatralité dans la Vie de Caligulade Suétone

Fig.3 Caligula et adlocutio cohortis.
Revers de sesterce. Barrett, fig. 1.

4 Le substantif mimus a un sens figuré & deux
autres reprises chez Suétone, les deux fois
dans des unités de texte corrigées. Dans la
Vie de Tibére (§ 24), les hésitations du futur
empereur a accepter la succession d'Auguste
sont qualifiées de impudentissimo mimo
(mss.: animo). Et a la fin de la Vie d'Auguste
(§ 99), le princeps, ayant fait arranger sa
chevelure et redresser ses bajoues, demande
a son entourage — c'est la premiere de ses
trois dernieres paroles — «s'il leur semble
qu'il a jusqu'au bout joué convenablement la
comédie de sa vie» (ecquid iis uideretur
milnilmum uitae commode transegisse),
avant de citer une fin de comédie grecque
demandant les applaudissements des spec-
tateurs, et de faire ses adieux a Livie.

OJe préfére ici la ponctuation de I'édition

Belles Lettres de H. Ailloud (Paris 1932) a
celle de I'editio minor Teubner de M. Ihm
(Leipzig 1908), qui constitue le texte de réfé-
rence de cet article.

6 On peut comparer plus haut dans le texte ses

diffamations fréquentes de I'ordre équestre
comme adonné a la scéne et a |'aréne (§30,2:
equestrem ordinem ut scaenae harenaeque
deuotum assidue proscidit). Le Caligula de
Suétone reproche souvent aux autres ses
propres défauts (cf. son caractere efféminé:
§56,2).



Chronozones 7/2001-Materia.

Fig. 5 Statuette d'ac-
teurs de farce. Bieber,
fig. 817,

1 Sur cet aspect, cf. les notes de D. Wardle,
Suetonius' Life of Caligula. A Commentary,
Bruxelles 1994, ad loc. pp. 323ss. On pourrait
aussi y comparer des masques de théatre (cf.
Poll. Onom. 4,133-154).

IV. Les déguisements

Dans l'optique d’'une recherche sur le théatre, on remarque dans la Vie de Caligula de Suétone de nom-
breux éléments se rattachant au domaine du déguisement. Ceux-ci se répartissent en trois themes: I'as-
pect militaire, le goQt du thééatre et le caractere efféminé de Caligula.

Dés son enfance, c'est une piece d'équipement militaire qui contribue a former son identité. En effet, lors-
qu'’il est élevé dans les camps, il porte les chaussures des soldats, les caligae, et regoit pour cette raison
le surnom de Caligula (§ 9,1). On remarque donc que dés son plus jeune &ge il acquiert son identité par le
déguisement. Une fois empereur, il porte couramment les insignes militaires, notamment lorsqu'’il traverse
a plusieurs reprises le pont de Baies, en se signalant par une couronne de chéne, un petit bouclier de cuir
et un glaive (§ 19,2). Il s’exhibe également en triomphateur (§ 52,1) et en arrive méme a déguiser sa femme
d’une maniére identique (§ 25,3).

Quant a son go(it pour le théatre, il 'exprime lors d’'une représentation de danse et de chant, vétu d'un man-
teau d’acteur tragique (§ 54,2). Méme en public, il porte couramment des cothurnes, chaussures normale-
ment utilisées pour la tragédie (§ 52,1).

Suétone montre aussi le caractere efféminé de Caligula en signalant que sa tenue n’était pas digne de son
sexe. En effet, il porte des bracelets, des robes, des pantoufles de femme, les socci, et va jusqu’a se dégui-
ser en Vénus (§ 52,1).

Toute sa vie est donc rythmée par le besoin de se déguiser et de s’exhiber. En effet, chacune de ses extra-
vagances est réalisée en public et lui permet de se dissimuler derriere un masque. Le déguisement mili-
taire lui donne la possibilité d’oublier ses défaites et de passer pour un général victorieux. Quant aux cos-
tumes théétraux, ils lui procurent une seconde personnalité derriere laquelle il cache son véritable
caractéere. A une seule reprise, Caligula a la volonté de passer inapergu, au moment ou sa réelle identité
se manifeste. En effet, coiffé d’'une perruque et dissimulé sous un long manteau, il court la nuit & la
débauche et a I'adultére (§ 11,1). En citant cela au début du texte, au moment ou Caligula n’est pas encore
empereur, Suétone veut nous montrer son véritable caractére.

Il est donc important de distinguer les deux aspects de la dissimulation. D'une part Caligula exhibe une per-
sonnalité d’emprunt devant le public, d’autre part il agit secrétement lorsque son caractere réel s’exprime.

Joélle Lequint — Vanessa Portmann

De haut en has: soccus, cothurnes tragiques, caligae.

souligne, par ce silence et par les correspondances
tissées entre ce discours conclusif et les faits pré-
sentés précédemment, que les reproches de I'em-
pereur s'appliquent bien davantage a son propre
comportement oisif, théatral et noceur.

Les deux emplois métaphoriques qui viennent
d'étre discutés se référent a deux mises en scéne
de l'empereur, I'une pompeuse, l'autre grotesque.
Mais le caracteére théatral de sa personnalité ne

s'arréte pas la: son physique méme y contribue
(fig. 4). Sans s'arréter sur les interprétations que
la physiognomonie peut nous donner sur le carac-
tére du personnage d'apres les traits présentés par
Suétone (§ 50)7, il est intéressant de noter que le
Caligula de Suétone «donnait a son visage natu-
rellement effrayant et repoussant un air méme
délibérément sauvage en l'arrangeant devant son
miroir pour inspirer a tout prix terreur et effroi»
(§ 50,1: uultum uero natura horridum ac taetrum



etiam ex industria efferabat componens ad spe-
culum in omnem terrorem ac formidinem). C'est
ainsi qu'il accentue méme intentionnellement les
traits de son masque naturel pour jouer un réle
suscitant certes la crainte, mais non la pitié de la
théorie aristotélicienne des passions tragiques.
Cette conscience maladive d'une double person-
nalité le poussant pareillement a jouer des rdles
(c'est & sa santé mentale que Suétone l'attribue
dans les § 50,2 & 51) trouve son prolongement
dans la prédilection de I'empereur pour les dégui-
sements et les travestissements (fig. 5), comme
en témoigne le § 52, qui traite de sa tenue «tou-
jours digne ni de ses ancétres, ni d'un citoyen, ni
non plus d'un homme ni enfin d'un étre humain»
(habitu neque patrio neque ciuili, ac ne uirili qui-
dem ac denique humano semper usus est). Et les
déguisements de Caligula se retrouvent tout au
long du texte.

Outre ses travestissements grotesques et sa
chaussure tragi-comique (cothurnes et socques),
il faut relever son assimilation délibérée a divers
dieux du panthéon, autant masculins (Jupiter en
particulier) que féminins (surtout Vénus).
D'ailleurs, I'attitude qu'il adopte dans I'ensemble
du texte a I'égard des dieux et de leurs statues
parait révélatrice. Parmi diverses plaisanteries (§
33,1: inter uarios iocos), Suétone note un épisode
ou Caligula, s'arrétant devant une statue de
Jupiter, demande a l'acteur tragique Apelle lequel
des deux lui parait le plus grand, et l'ayant fait
flageller pour avoir hésité a répondre, loue sa
voix suppliante, trés douce jusque dans ses
gémissements.

Mais c'est juste aprés la division du paragraphe
22 qu'apparaissent au grand jour, comme premier
trait monstrueux de Caligula, ses prétentions aux
honneurs divins. C'est d'abord aux statues des
dieux qu'il s'en prend: il fait venir de Gréce des
pieces remarquables, dont la statue de Jupiter a
Olympie, pour leur Oter la téte et y imposer la
sienne. Puis il étend le Palatium jusqu'au forum,
transforme le temple de Castor et Pollux en ves-
tibule et s'installe réguliérement entre eux pour
s'offrir & l'adoration des visiteurs (consistens
saepe inter fratres deos, medium adorandum se
adeuntibus exhibebat), se laissant méme saluer
une fois comme «Jupiter Latial». Mais il va plus
loin: il institue son propre culte, avec son temple,
ses prétres choisis et une rotation de six victimes
sacrificielles trés recherchées (flamants, paons,
tétras, poules de Numidie, pintades, faisans); et
dans son temple, sa statue (fig. 6) d'or d'apres
nature était chaque jour habillée des mémes
vétements qu'il portait lui-méme (in templo
simulacrum stabat aureum iconicum amicieba-
turque cotidie ueste, quali ipse uteretur).

Mais pour dépasser cette identification aux divini-

tés par le seul biais de représentations statuaires
(simulacra) allant pourtant jusqu'a la ressem-
blance quasi parfaite, il finit par vivre méme dans
le secret des dieux, invitant de nuit la lune a des
embrassements, conversant de jour avec Jupiter
Capitolin, élevant méme tantét la voix, puis cédant
—a ses dires, précise Suétone (§ 22,4: ut refere-
bat)— aux priéres et aux invitations spontanées du
dieu a partager sa demeure! D'olu sa décision de
relier par un pont le Palatium au Capitole, et méme
d'y jeter les fondements d'un nouveau palais.
Cette assimilation progressive aux dieux, et a
Jupiter en particulier, n'est d'ailleurs que la radica-
lisation d'une prétention du soi-disant primus inter
pares a la royauté: «et il ne fut pas loin de [...]
transformer une fiction de principat en une forme
de royauté» (§ 22,11 nec multum afuit quin [...]
speciem[...] principatus in regni formam conuer-
teret)8.

Or cette prétention n'a pas méme le temps de se

Spectacles et théatralité dans la Vie de Caligulade Suétone

8 A noter les correspondances d'une part entre
speciem... principatus et le quasi de principe
de la diuisio précédente, d'autre part entre
regni formam et ut de monstro: |'organisa-
tion de la Vie de Caligula semble corres-
pondre ici a celle du projet politique de I'em-
pereur; autrement dit, le portrait textuel se
structure de maniére parallele & l'action du
personnage.



Chronozones 7/2001-Materia.

9t m Dubuisson, «L'adiatrepsia de Caligula
(Suet. Cal. 29,1)», Latomus 57, 1995, p. 589-

594.

10

V. Le pantomime Mnester

Le pantomime Mnester apparait a trois reprises dans la Vie de Caligula. Ce n’est pourtant qu’a sa derniére
évocation que sa pratique artistique intervient.

Le genre thééatral de la pantomime atteignit son apogée a Rome sous I'Empire. Elle s’était développée a
partir des monologues chantés (cantica) de la tragédie et de la comédie. Deux acteurs interprétaient les
cantica, moments essentiels de I'action, I'un en chantant, I'autre en mimant le texte. En plus du chant et
de la gestuelle, la pantomime était soutenue par un accompagnement musical. Le danseur jouait tous les
réles de la piece, changeant de masque aussi souvent que de personnage. Le corps tout entier participait
a l'interprétation: «I'homme a autant de langues que de membres» (Anth. Lat. 111,9 Riese: tot linguae quot
membra uiro). Si les mouvements de la téte, des épaules et des jambes étaient importants, le réle essen-
tiel appartenait aux mains. En effet, le nombre de positions possibles des doigts est incalculable et égale
presque celui des mots.

Pour Caligula (§ 57), Mnester danse une tragédie, Kinyras (cf. los. Ant. lud. 19,94), pendant la représen-
tation de laquelle le roi Philippe de Macédoine avait été tué. Cette coincidence est interprétée comme un
présage de la mort imminente de 'empereur.

Les deux autres apparitions de Mnester ne concernent pas directement la pantomime. Au § 36, qui traite
de I'absence de pudicitia de Gaius César, Mnester est I'objet de la passion de I'empereur. Ses pulsions
libidinales se révélent également lorsqu’il embrasse I'artiste en pleine représentation; et il flagelle de sa
propre main toute personne qui viendrait a troubler le spectacle (§ 55). Juste avant, Suétone nous décrit
d'ailleurs Caligula transporté par la pantomime: il chante en méme temps que l'acteur et imite les gestes
du danseur (§ 54).

Le succes de Mnester ne faiblit pas aprés la mort de Caligula: il devint en effet I'amant de Poppée et de
Messaline (cf. Tac. Ann. 11,4 et 36), et le grand public lui conserva jusqu’au bout ses faveurs (cf. Dio
60,28,3-5). Les pantomimes étaient trés connus, mais souvent méprisés par une partie de la société qui

considérait cette activité comme immorale a cause des scénes indécentes qu’elle permettait parfois.

Zoé Bandelier — Floriane Jacquod

réaliser: «mais deés qu'on l'eut averti qu'il avait
dépassé le fafte du pouvoir des princes et des rois,
il commenca a s'attribuer la majesté divine» (§
22,2: uerum admonitus et principum et requm se
excessisse fastigium, diuinam ex eo maiestatem
asserere sibi coepit). Ainsi, son auto-divinisation
est introduite comme un franchissement des
limites humaines, un acte de démesure, une ubris
caractéristique de la tragédie.

Mais si cette ubris peut paraftre tragique a pre-
miére vue, elle ne résulte pas pour lui d'un aveu-
glement: et méme, si elle résulte de la maladie
mentale par laquelle Suétone explique la folie de
I'empereur (§ 50,2-51), elle provient justement de
cette assurance excessive (§ 51,1: summam confi-
dentiam) qui le pousse consciemment au mépris
des dieux (qui deos tanto opere contemneret).
Cette démesure semble en effet exacerbée non
seulement par le récit des actes d'irrespect et de
cruauté du despote envers un entourage de plus
en plus large (§ 23-28), mais surtout par les mots
du tyran rapportés par Suétone (§ 29-33): «il
accentuait la cruauté extréme de ses actes par
I'atrocité de ses paroles» (§ 29,1: immanissima
facta augebat atrocitate uerborum).

Parmi les paroles de Caligula, placées dans le texte
sous le signe de la plus grande qualité qu'il recon-
naissait a son caractére, son adiatrepsia, son
«inflexibilité»9, je ne reléverai qu'une citation tra-
gique qu'il lancait souvent (§ 30,1: tragicum illud
subinde jactabat), pour montrer le détournement

qu'il lui fait subir: oderint, dum metuant («qu'ils
me haissent, pourvu qu'ils me craignent»). Cette
parole du héros éponyme de I'Atrée d'Accius est
presque une expression proverbiale de démesure:
Cicéron la rapporte trois fois (Sest. 102, Off. 1,97,
Phil. 1,34), soulignant dans les Philippiques que
I'exceés d'Atrée se retournera contre lui; Sénéque
la cite également trois fois pour sa monstruosité
(Clem. 1,22,4; 2,2,2; Ira 1,20,4), et la fait suivre
dans son dialogue Sur la colére de I'exemple de
celui qu'il considére comme le tyran par excel-
lence: Caligula. Or cette parole tragique, fruit de
I'aveuglement qui conduit le héros a sa perte, le
Caligula de Suétone la cite consciemment, pour
jouer son réle de tyran provocateur.

Ainsi, si 'allusion a la tragédie est bien présente,
elle est trés vite dépassée par la distance qu'im-
plique cette conscience du réle: ce n'est pas seule-
ment Suétone qui met son personnage en scéne,
c'est son personnage, Caligula, qui se met lui-
méme en scéne. Et ce n'est dés lors pas un hasard
que l'empereur soit un fou de pantomime, un
genre qui imite, par la gestuelle, une action d'ori-
gine souvent tragique. Déja présente avant méme
le début du principat de Caligula, cette passion —
qu'il dissimule alors encore, mais qui révele déja a
Tibére, et au lecteur, la vraie nature du jeune
homme (§ 11: naturam tamen saeuam atque pro-
brosam ne tunc quidem inhibere poterat...) —
éclatera au grand jour d'abord avec ses faveurs
pour I'histrion Mnester, puis par sa propre pra-



tique de la pantomime (fig. 7 et fig. 8).

C'est au chapitre des arts non libéraux pratiqués
par Caligula (§ 54,1: sed et aliorum generum artes
studiosissime et diuersissimas exercuit) qu'est
affirmé de fagon directe son go(t trés prononcé
pour les spectacles les plus variés. A coté des
passes d'armes et des courses de chars, c'est sa
pratique de la pantomime que Suétone souligne
le plus: il nous le montre lors des spectacles
publics ne pouvant se retenir de reproduire ce qui
se passe sur scéne, et décrit I'une de ses évolu-
tions nocturnes sur les planches devant trois
consulaires effarés. Mais il indique surtout que s'il
avait décrété une veille le jour ou il périt, c'était
apparemment pour se laisser le temps de faire ses
débuts sur la scéne (§ 54,2: nec alia de causa uide-
tur eo die, quo periit, peruigilium indixisse quam
ut initium in scaenam prodeundi licentia tempo-
ris auspicaretur).

La transition vers la scéne finale de la mort de
Caligula est dés lors toute trouvée, d'autant plus
que la théatralité de sa construction ne décoit pas
les attentes du lecteur. D'abord, la conspiration:
elle inscrit I'attaque dans le cadre des jeux pala-
tins, @ midi, a la sortie du spectacle (§ 56,2: cum
placuisset Palatinis ludis spectaculo egressum
meridie adgredi); des deux conjurés principaux,
c'est Cassius Chaerea qui réclame le premier rdle
(primas sibi partes Cassius Chaerea... depopos-
cit), lui que Gaius, sans égard pour son age déja
avancé, traitait de mou et d'efféminé et confron-
tait & diverses obscénités.

Et c'est |3 — entre autres prodiges (§ 57) — que la
statue de Jupiter & Olympie, en passe d'étre
démontée, éclate littéralement de rire; qu'arrive
un dénommé Cassius ayant recu en songe |'ordre
d'immoler un taureau a Jupiter; que I'empereur
lui-méme est aspergé du sang d'un flamant qu'il
sacrifie; que Mnester danse la tragédie qui avait
été |e cadre de la mort de Philippe de Macédoine;
que la scéne d'un mime ou l'acteur s'élance d'un
édifice en ruine est inondée de sang aprés que
plusieurs seconds roles ont fait montre de leur
art; qu'enfin on prépare pour la nuit un spectacle
aux sujets infernaux.

Vient alors la scéne du meurtre (§ 58), d'abord
retardée par une hésitation de I'empereur a quit-
ter sa place pour aller manger (cunctatus an ad
prandium surgeret), finalement vaincue par la
persuasion de ses amis. Ils traversent ensuite une
crypte ol — deuxiéme contretemps — se prépa-
rent des enfants nobles amenés d'Asie pour mon-
trer leur talent sur la scéne (cum in crypta, per
quam transeundum erat, pueri nobiles ex Asia ad
edendas in scaena operas euocati praepararen-
tur): Caligula s'arréte pour les regarder et les
encourager, et aurait voulu revenir en arriere et

Spectacles et théatralité dans la Vie de Caligulade Suétone

faire représenter le spectacle (ut eos inspiceret
hortareturque restitit, ac[...] redire ac repraesen-
tare spectaculum uoluit).

On balance entre deux scénes: on est encore dans
les coulisses du spectacle et déja dans celles du
meurtre, et cette confusion, préparée par l'an-
nonce (§ 54,2) des débuts de I'empereur sur la
scéne, contribue a assimiler l'action simulée du
spectacle et celle, réelle, de |'assassinat, donnant a
la mort de Gaius un caractere similaire a celui des
actes de sa vie. Et un écho, dans la conclusion de
la Vie de Caligula, confirmera cette impression.
Quant au meurtre lui-méme, il est présenté
comme le sacrifice de Gaius. Des deux versions
avancées, |'une le montre frappé par derriére par
Chaerea avec la formule sacrificielle hoc age!
(«frappe!»), tandis qu'il s'adresse encore aux
jeunes artistes; selon l'autre, la foule est éloignée
quand, au mot d'ordre «Jupiter» donné par Gaius,
Chaerea répond par la formule accipe ratum!
(«sois exaucé!»), qui marque la réalisation d'un
veeu ou d'une prophétie, et par un coup répété
ensuite trente fois par les conjurés.

Dans les deux paragraphes conclusifs, qui récapi-
tulent la vie et le principat de Caligula et décri-
vent I'embarras des temps qui suivirent immédia-
tement sa fin, une phrase est particulierement
mise en valeur, qui résume bien la mort et le
régne de Caligula tels qu'ils sont présentés par
Suétone. Il s'agit pour tout un chacun — pour le
lecteur virtuel — d'évaluer la condition des temps
décrits par le texte qui s'acheve (condicionem

Fig. 7 Femme pantomime avec son triple
masque. Bieher, fig. 783.

1



Chronozones 7/2001-Materia.

Fig. 8 Scéne avec présentation de panto-
mime. Villa dei gladiatori, Pompéi. Bieher,

fig. 776.

12

temporum illorum etiam per haec aestimare
quiuis possit), et le premier élément relevé par
Suétone est le suivant: «une fois le meurtre rendu
public, on ne le crut pas tout de suite, et I'on eut
le soupcon que le bruit du meurtre avait été ima-
giné et répandu par Gaius lui-méme, pour saisir de
cette maniére 'opinion des gens & son égard» (§
60: neque caede uulgata statim creditum est,
fuitque suspicio ab ipso Gaio famam caedis simu-
latam et emissam, ut eo pacto hominum erga se
mentes deprehenderet).

Ainsi, si I'action de I'empereur est présentée dans

le corps principal de la Vie de Caligula comme une
suite de mises en scéne, si son comportement
privé, qui révele sa vraie nature, montre sa double
personnalité théatrale, sa mort, qui prend place
dans un espace privé et caché (in crypta), méme
lorsqu'elle est divulguée (caede uulgata), reste
une rumeur infondée (famam caedis), un artifice
de Gaius (simulatam). Le jugement sur sa mort
achéve en définitive de faire de sa vie —et de la
biographie que propose Suétone— un enchevé-
trement d'éléments indissociables de fiction et de
réalité.

JL -
7"
7

~

Au terme de ce parcours, on voit bien a quel point
I'analyse littéraire est un préalable nécessaire a
tout regard historique sur les textes: le passage
par I'historiographie vaut d'autant plus dans le cas
de Caligula que le texte de Suétone est |'un de nos
documents principaux sur son régne. A mesure
qu'il construit sa biographie, Suétone construit en
effet un personnage qui se met en scéne et qu'il
met en scéne dans son propre texte. Si la Vie de
Caligula dessine une limite apparemment nette

entre le presque-prince et le tout-comme-un-
monstre, l'oscillation constante dans les diffé-
rentes représentations de Gaius entre un étre
théatral et un paraftre non moins théatral nous
confronte aux limites du genre du portrait biogra-
phique pratiqué par Suétone. Mais Suétone ne
rapproche représentation biographique et repré-
sentation dramatique que dans les cas de Caligula
et de Néron, adaptant en cela la composition du
texte au sujet.



Spectacles et théatralité dans la Vie de Caligulade Suétone

Commentaires

D. Wardle Suetonius' Life of Caligula. A Commentary, Collection Latomus 225,
Bruxelles 1994.

D. W. Hurley An historical and historiographical Commentary on Suetonius’ Life of
Caligula, Atlanta 1993.

Gaio Svetonio La vita di Caligola, a cura di G. Guastella, Roma 1992.
Tranquillo
Suetonius Caligula, ed. with intr. and comm. by H. Lindsay, London 1993.

Sur Suétone

J. Gascou Suétone historien, BEFAR 255, Rome 1984.
A. Wallace-Hadrill Sueton. The Scholar and his Caesars, Leiden 1983.
E. Cizek Structures et idéologie dans les Vies des Douze Césars de Suétone,

Bucarest 1977.

W. Steidle Sueton und die antike Biographie, Zetemata 1, Minchen 1951 (sur
Caligula: pp. 68-87).

Sur Caligula

A. A. Barrett Caligula. The Corruption of Power, London — New York 1989.

13



