Yvan Bubloz

Porphyre, le disciple et
biographe du philosophe
néoplatonicien Plotin,
expose dans son traité
“De abstinentia” les
raisons philosophiques
et religieuses de son
végétarisme. L'une
d’entre elles est des plus
singuliéres : manger de
la viande équivaudrait a
vouer un culte aux
mauvais démons, ceux-
Ci se nourrissant des
effluves du sang chaud
qui s’échappe de
I’animal au moment de
sa mise a mort.

Le sacrifice sanglant en
I’honneur des dieux
serait donc impie.

@ De defectu oraculorum, 49,437aetb
(éd. R. Flaceliére, Paris, les Belles Lettres,
1974, p. 162).

12

QUAND LA DEMONOLOGIE FOURNIT
DES ARGUMENTS AU VEGETARISME

CARNIVORES DU XXE SIECLE

A une époque ol un nombre croissant d‘adoles-
cents se précipitent dans les fast-foods pour y
consommer, en toute insouciance, le résultat de
monstrueuses hécatombes orchestrées a I'€chelle
industrielle dans le froid secret d'abattoirs déshu-
manisés, il serait bon de rappeler qu'il n'est jamais
anodin de consommer la chair d'un animal mis a
mort et que choisir l'alimentation carnée engage
un certain nombre de responsabilités vis-a-vis de
soi-méme et du régne animal. De nos jours, nous
ne ressentons aucune culpabilité & manger de la
viande, car nous n‘avons plus a assister directe-
ment a I'abattage de I'animal. Ce dernier s'effectue
dans des établissements spécifiques, qu‘on a préfé-
ré placer a la périphérie des villes pour ne pas cho-
quer la sensibilité des citadins, devenus si « atten-
tifs » au sort des animaux depuis qu'ils se pament
d'admiration devant leurs compagnons domes-
tiques (nous pouvons le constater par la proliféra-

Du TEMPS OU IL FALLAIT

Les Anciens avaient le mérite de connaitre avec
certitude la provenance de la viande qu'ils consom-
maient : elle était issue des sacrifices qui étaient
régulierement effectués en faveur des dieux pro-
tecteurs de la cit€. Comme |'alimentation carnée
coincidait absolument avec la pratique sacrificielle,
I'existence d'abattoirs profanes était impensable,
et la viande n‘était distribuée a la population qu'a
la suite du partage d'une victime sacrifiée. On ne
pouvait pas consommer la chair d'un animal tant
qu’on ne |'avait pas consacré aux dieux.

Chaque habitant des cités avait conscience de la
violence nécessaire a la mise @ mort d'un animal,
parce qu'il était tenu un jour ou l'autre, pour mani-
fester sa piété a I'égard des dieux, d'assister a l'un
de ces sacrifices. Dailleurs, I'abattage de I'animal
ne s‘opérait pas sans quelque sentiment de culpabi-
lité : avant de recevoir le coup fatal, la victime
devait y consentir, c'est pourquoi on l'aspergeait
d'un peu d’eau jusqu'a ce qu’elle secouat la téte en
signe d'approbation.

tion des petits chiens dans les salons de thé...).
Nous nous procurons facilement les morceaux de
viande dans les étals des bouchers, et le plus sou-
vent méme dans les bacs réfrigérés des grandes
surfaces, ot |'on s'efforce de gommer toute trace
de massacre en emballant ces morceaux sous cello-
phane, afin qu'ils se présentent sous un aspect
hygiénique et qu'ils n"évoquent guére le spectre de
la mort. Dans nos esprits, la viande est un produit
abstrait : nous éprouvons quelque peine a la ratta-
cher concrétement a I'animal dont elle a été tirée ;
d‘ailleurs, nous préférons ignorer comment nos
steaks parviennent dans nos assiettes, de peur de
nous sentir coupables du carnage journalier que
nécessitent nos habitudes alimentaires d‘occiden-
taux opulents. Il est certain que, si nous en étions
réduits a tuer et a dépecer nous-mémes les ani-
maux susceptibles de nous fournir de la viande, il y
aurait parmi nous davantage de végétariens...

LA PERMISSION DES DIEUX

D‘autre part, on présentait aux dieux une béte dont
I'apparence était irréprochable, c'est-a-dire qu'elle
ne devait receler aucune imperfection physique,
aucune difformité, aucune tache sur le pelage,
parce que les prétres se souciaient de la pureté
absolue de I'offrande que la cité consacrait aux
dieux, de telle sorte que ceux-ci n‘eussent rien a
reprocher aux hommes. Ecoutons Plutarque a ce
propos’ :

«ll convient que la béte de sacrifice soit pure, saine
et intacte pour I'dme comme pour le corps. En ce
qui concerne le corps, les indices d’'un tel état ne
sont pas du tout difficiles & discerner; quant a
I'dme, de méme qu’on l'examine en présentant aux
taureaux de la farine et aux sangliers des poix
chiches, et que si ces animaux n’y touchent pas, on
les considére comme n‘étant pas en bonne condi-
tion, de méme on pense que la chévre s‘éprouve par
l'eau froide et que son dme n'est pas dans une dis-
position conforme a la nature lorsque, sous l'asper-
sion, elle reste insensible et immobile.»



PAISIBLE HECATOMBE

Cette obsession de la pureté avait pour corollaire
que la victime, avant d'étre tuée, paissait tran-
quillement dans les paturages, sans que rien n'en-
travat son épanouissement naturel hormis la sur-
veillance attentive et bienveillante d’'un patre a
I'oeil mouillé de fierté. Rien a voir avec les pra-
tiques contemporaines d'élevage... Comment, en
effet, les dieux auraient-ils pu accepter des veaux
tenant a peine sur leurs pattes a cause de leur
confinement prolongé, des cochons ridiculement
obéses, des poulets rachitiques ou des vaches exsu-
dant la peur devant la fatalité de I'électrocution ?
C'e(it été se moquer totalement de la dignité des
puissances supérieures, ou méme sciemment cher-
cher a provoquer leur fureur en faisant preuve,
sans vergogne, de 'impiété la plus insolente.

Et pourtant, malgré toute la peine que les Anciens
se donnaient pour respecter la dignité de I'animal
lors de sa mise & mort, il y en eut quelques-uns, au
cours de I'Antiquité, pour s‘élever contre la pra-
tique du sacrifice sanglant.

LES PHILOSOPHES DE

PORPHYRE

Au Illéme siecle de notre ére, Porphyre, philosophe
néoplatonicien et disciple de Plotin, compila dans
son traité De labstinence (Ilepi dmoyfg
guydywv) tous les arguments philosophiques de
ses prédécesseurs en faveur d'une alimentation
non carnée. Il fut le dernier chainon d’une tradition
de contestation des rites centraux de la religion
civique, qui remontait au Iégendaire Orphée et a
Pythagore.

Le propos du De abstinentia est de démontrer que,
tant qu'elle préne la pratique du sacrifice sanglant,
la religion civique traditionnelle ne peut convenir
au personnes attirées par un mode de vie philoso-
phique. Le centre de |'argumentation réside dans la
démonologie que Porphyre développe dans le livre
I : les dieux véritables ne trouvent aucun plaisir a
ce qu'on tue des animaux en leur honneur ; seuls
les démons, en réalité, se réjouissent du sang versé
sur les autels. Porphyre congoit la religion comme
une voie spirituelle qui doit permettre a |'individu
de se hisser a la transcendance du divin ; il ne trou-
ve pas dans les rites de son époque les conditions
favorables a une telle élévation. L'étre humain,
selon lui, ne contentera la divinité que s'il s'efforce
de l'imiter en renoncant & I'emprise des passions

Quand la démonologie fournit des arguments au végétarisme—‘

L’ABSTINENCE

imposées a I'ame par le corps et en pratiquant les
vertus a leur plus haut niveau ; c'est mentir que
d'affirmer satisfaire les dieux avec des effusions de
sang : en abattant des animaux en quise de culte,
on ne vise en fait que sa propre jouissance, ou on
aqit de la sorte par une totale ignorance de la véri-
table nature des dieux et sous l'influence de la plus
néfaste des superstitions.

THEOPHRASTE

Porphyre ne conteste pas que le sacrifice, en soi,
constitue le fondement méme de la piété. Mais il
retient de Théophraste, dont il cite abondamment
le TIepl EvoePeiog au livre 1l de son traité De
I'abstinence, que les hommes se trompent profon-
dément quand ils croient rendre hommage aux
dieux en tuant massivement des animaux. En effet,
Théophraste, l'illustre successeur d'Aristote a la
téte du Lycée, a mis en évidence que la grande
majorité de la population des cités reste fausse-
ment persuadée que, parce qu‘elles colitent cher et
sont donc luxueuses, les offrandes d’origine anima-
le sont celles que les dieux préférent, surtout si
elles sont présentées sous la forme de gigantesques
hécatombes. Mais ces hommes, qui se veulent res-
pectueux de la volonté des dieux, ignorent en fait

13

Sacrifice d'un mouton, avec le rituel de
I'eau et des graines. (Athénes, se s. av.)
Cratére de Boston 95.25.

La cité des images. Religion et société en
Gréce antique. Lausanne 1984



@ cité par Porphyre dans le De abstinen-
tia I, 15, 3 (éd. J. Bouffartigue, Paris, les
Belles Lettres, 1979, p. 83).

@ Delabstinence ll,19, 4 (trad. cit. p. 87).

@ D.A I, 41,1et2 (trad. cit. p. 108).

© inD.A 11, 7,3 (trad. cit. p. 77).

@ inD.A.ll, 25,7 (trad. cit. p. 92).

@ D A1l 36,5 (trad. cit. p. 103).

Chronozones 4/1998 Materia

14

qu’en soutenant la légitimité du sacrifice sanglant
ils se fondent sur leur propre échelle de valeurs : les
dieux ne trouvent aucun plaisir a ce qu‘on €gorge
des boeufs en leur honneur. Ce geste est par essen-
ce injuste — et les dieux ont l'injustice en hor-
reur ! -, car il dérobe a un étre le bien qui lui est le
plus cher : sa vie. En outre, il est inconcevable que
les dieux placent le bonheur comme la plupart des
hommes dans la jouissance d’une grande quantité
de richesses matérielles, puisqu’en raison de leur
nature infiniment supérieure ils n‘ont besoin de
rien et sont auto-suffisants. Le contentement des
dieux, explique Théophraste, ne correspond pas &
ce qu'en imagine la multitude :

« Les dieux aiment les offrandes peu coliteuses ; et

la divinité regarde plus a la maniére d'étre du sacri-
fiant qu‘a la quantité du sacrifié. »

Purifier son ame de tous les vices dont elle est
maculée, c'est se comporter de la maniére la plus
agréable aux dieux. Cet accent mis sur la disposi-
tion intérieure du sacrifiant, au détriment de ses
marques de richesse ou de position sociale, ne
peut évidemment que plaire a un fervent adepte
de la spiritualité platonicienne comme Porphyre,
qui déclare en complément de I'exposé de
Théophraste :

« Il faut épurer sa maniére d‘étre avant d‘aller sacri-
fier, et il faut que ces offrandes que I'on présente
aux dieux se signalent par le prix que les dieux leur
attachent, et non par le prix quelles colitent. »3

LA FOULE SUPERSTITIEUSE

SACRIFICES EXPIATOIRES

Théophraste et Porphyre s'inscrivent dans la droite
ligne de l'attitude critique que Platon a pronée vis-
a-vis des opinions du plus grand nombre. Pour eux,
la foule a une conception naivement anthropo-
morphique de la nature des dieux : elle se les repré-
sente comme ayant les mémes passions que le
commun des mortels. Ainsi, en plus de la glouton-
nerie, elle leur attribue de monstrueux élans de
colére qui seraient soi-disant a l'origine de tous les
malheurs sur terre. D'ou la nécessité pour les cités
d’effectuer réquliérement des sacrifices expia-
toires, dans le but de calmer les dieux et de détour-
ner les éventuelles catastrophes qu'ils pourraient
provoquer. Mais Porphyre s‘'oppose avec vigueur a
ces opinions incorrectes :

« Il faut étre intimement persuadé que le bon n'est
Jjamais nuisible et que le mauvais n'est jamais utile.
[...] Et 'on m‘accordera que le plus juste de tout par
nature, c'est le divin ; sinon il ne serait pas divin. »4
Et pour Théophraste, cette attitude de crainte
injustifiée dévoile davantage chez ses concitoyens
une mentalité superstitieuse que profondément
religieuse : de telles vues sur la divinité sont le fait
d’hommes qui « ont I'esprit pervers plutdt que des
dieux pervers, puisqu’ils considérent les dieux
comme des étres mauvais et dénués de toute supé-
riorité naturelle sur nous. »

AU MEPRIS DES LOIS DE LA NATURE

Donc il est un grand nombre d’hommes qui préten-
dent que les dieux sont fondamentalement colé-
riques et que seul le fumet des viandes grillées peu-
vent les adoucir. Théophraste remarque qu’en fait ils

usent de la prétendue colére des dieux comme d'un
prétexte au sacrifice sanglant. Leur principale moti-
vation, regrette-t-il, c’est la jouissance qu'ils tirent
de la consommation des viandes de la victime :

« Et parmi [les animaux] mémes qui sont dignes
d'étre sacrifiés, nous sacrifions non pas ceux qui
sont agréables aux dieux, mais bien plutdt ceux qui
le sont aux appétits des hommes. [...] La jouissan-
ce est ['unique mobile de notre obstination & prati-
quer de tels sacrifices. »5

Car l'alimentation carnée, selon lui, n’est pas natu-
relle aux hommes : I'nhumanité a accepté de man-
ger de la viande a cause des premigres famines
qu'elle a endurées. Ce dont il faut rendre grace aux
dieux, conclut-il, ce sont les produits de la terre, car
c'est [a le principal moyen de subsistance qu'ils
nous accordent, et non la chair des animaux.

LES DEMONS DE L'OMBRE

Porphyre adhére totalement aux critiques de
Théophraste quant au caractére superstitieux de la
religion civique et domestique : le sacrifice san-
glant est une insulte & l'authentique nature des
dieux. Cependant il ne nie pas que les catastrophes
qui se produisent sur terre résultent de l'activité de
puissances supérieures. Mais il ne les identifie pas
aux dieux, puisqu'il les considere comme dépour-
vus de passions et donc de méchanceté, mais aux
démons. Et si les sacrifices peuvent prévenir ce
genre de malheurs, c’est bien parce qu'ils satisfont
les viles tendances de ces étres trompeurs :

« Quiconque a souci de la piété sait trés bien qu'on
ne sacrifie aucun étre animé aux dieux, mais qu‘on
le fait pour les autres, les démons. »7



ENTRE LES DIEUX ET LES HOMMES
LES DEMONS

u coeur du livre Il du De abstinentia, Porphyre expose une démonologie qui lui vient de prédécesseurs médio-
Aplatoniciens tels que Numémius et Plutarque. Il lui semble nécessaire de la communiquer aux lecteurs de son trai-
té afin qu'ils comprennent la nécessité de I'abandon du sacrifice sanglant. En effet, il y démontre que le sang attire
les mauvais démons. Comme leur influence est toujours néfaste, il est recommandé de les éviter, et le moyen le plus
sdr dy parvenir, c'est de pratiquer le végétarisme. S‘abstenir de viande a pour effet de maintenir I'dme dans un état
de pureté irréprochable, condition indispensable a I'approche des vrais dieux.

Contrairement aux dieux, les démons rédent sur la surface de la terre : ils demeurent comme les humains dans la
région sublunaire de I'univers, c’est-a-dire la zone située en deca de l'orbite de la lune. Ils n‘ont pas le méme caracté-
re impassible que les dieux, car ils sont sujets aux changements physiques et a la corruption. L'a non-permanence de
leur étre est due, comme chez nous, a leur nature corporelle. En effet, bien que n‘ayant pas de corps visible et soli-
de, les démons sont pourvus d’un « support pneumatique » (nvebue) que leur dme informe en lui imprimant une figu-
re. Comme cet élément est matériel, il est passible et corruptible, c'est-a-dire « qu'il subit continuellement des écou-
lements et des enrichissements »8.

On retrouve également chez Plutarque l'idée que les démons possédent un corps d‘air, tandis qu‘aux dieux visibles
(les astres fixes et errants qui se situent au-dela de I'orbite lunaire) échoient des corps de feu. Ces conceptions tirent
leur origine de I'Epinomis, dialogue de Platon dont l'authenticité est contestée. Cet écrit distingue dans I'univers cinq
classes d'éléments constitutifs de la matiére. Chaque élément caractérise une catégorie d‘étres spécifiques : les astres
sont formés de feu, les démons d‘éther ou dair, les demi-dieux d'eau, et les hommes, ainsi que les animaux et les
plantes, de terre9. Les Platoniciens ont retenu du plus fameux disciple de Socrate que les démons sont des intermé-
diaires entre les dieux et les hommes (cf. Banquet 202 d-203 a) : en remplissant le vide qui sépare la terre de la lune,
ils permettent une communication entre le monde des mortels et celui des immortels, c’est-a-dire qu'ils transmettent
aux dieux les priéres et les sacrifices des hommes, et aux hommes les oracles et les dons bienfaisants des dieux. En
tant quintermédiaires, les démons sont des étres mixtes, comme le souligne Plutarque, qui affirme & ce sujet s‘ap-
puyer sur Platon, Pythagore, Xénocrate et Chrysippe : « [Les démons] sont plus forts que les hommes et ont des pou-
voirs plus étendus que ceux de la nature humaine, ils n‘ont pourtant pas en eux I'élément divin pur et sans mélange,
mais uni a la fois a la nature de I'dme et a la sensibilité corporelle, lesquelles sont susceptibles de plaisir, de peine et
de toutes les affections inhérentes & ces changements, ce qui est la cause de perturbations plus ou moins graves : car
les démons connaissent, comme c'est le cas pour les hommes, tous les degrés de la vertu et du vice. »©

Porphyre a bien entendu hérité de toutes les considérations de ses illustres prédécesseurs sur les démons. Comme
eux, il reconnaft leur ambivalence : ils sont supérieurs aux hommes parce que de nature plus puissante, mais infé-
rieurs aux dieux parce qu'entachés d’'une part d'irrationalité. En effet, leur corps pneumatique est le siége de passions
violentes. Si leur raison parvient a les maitriser, ce sont de bons génies : ils remplissent avec zéle les taches que les
dieux leur ont assignées, & savoir administrer I'environnement des hommes en réglant les phénoménes météorolo-
giques, la production des récoltes et I'accroissement du bétail ; ils inspirent également aux créateurs tout ce qui relé-
ve de leur art ou de leur technique. Mais s'ils cédent aux appels de leur fond irrationnel, les démons deviennent de
mauvais génies et sément le désordre Ia ou ils devraient maintenir I'ordre : ils s'amusent a susciter toutes sortes de
malheurs, tels que des épidémies, des mauvaises récoltes, des catastrophes naturelles, des sécheresses, dans le seul
but d’'obtenir des hommes une obéissance aveugle fondée sur la crainte du chdtiment des puissances supérieures. Ils
usurpent la place réservée aux dieux en se faisant passer pour eux, et ils exigent des hommes des cultes effroyables,
qui comportent, comme le souléve Xénocrate I’Académicien 7(chez Plutarque), « coups, lamentations, jeines, blas-
phémes et indécences de langage. »" Leur malveillance les pousse a répandre de fausses rumeurs au sujet des dieux :
« S'ils se livrent a ces agissements ainsi qu‘a d‘autres méfaits semblables, c'est parce qu'ils veulent nous faire quitter
la droite notion que nous avons des dieux, et nous convertir & eux. », observe Porphyre™. Au lieu d’inspirer de nobles
idées aux hommes, ils enflamment leurs appétits et provoquent par I3-méme guerres et conflits. Ils adorent le spec-
tacle de la violence, c’est pourquoi ils ont notamment instauré le rituel du sacrifice sanglant. Porphyre remarque
qu'ils puisent au cours de cette cérémonie les éléments physiques indispensables & I'entretien de leur substance cor-
porelle : « Ce sont eux qui prennent plaisir aux libations et & I'odeur des viandes, dont s’engraisse la partie pneuma-
tique <et corporelle> de leur étre. Car cette partie vit des vapeurs et des exhalaisons, d’une vie diverse nourrie d’ef-
fluves divers es; elle tire sa force des fumets qui montent du sang et des chairs briilés. »3 Les mauvais démons recher-
chent une existence pleine de sensations fortes. Ils se la garantissent par le renforcement de I'élément sensible et irra-
tionnel de leur étre. En effet, pour faire I'expérience des voluptés qu‘apportent la jouissance du monde sensible, il
faut entretenir l'organe approprié, I'organe de la sensibilité : pour les démons, il s‘agit du corps pneumatique.

15

Quand la démonologie fournit des arguments au végétarisme—‘

@ Isiset Osiris, 25,3612 et b (trad. cit. p.199).

O D.A 40,2 (trad. cit. p. 107).

@ D. A I, 42,3 (trad. cit. p. 109).

@ D. A l1,39,2 (trad. cit. p. 105).

@ cpinomis, 984.d - 985 c.

@® Isis et Osiris, 25,360 d et e
(éd. C. Froidefond, Paris, les Belles Lettres,
1982, p. 198).



@ De labstinence I, 32, 2 (éd. J.
Bouffartigue, Paris, les Belles Lettres, 1977,
p- 67).

® D. A 46,2-47,1((trad. cit. p. 79).

@ D. A, 36,2 (trad. cit. p. 70).

Chronozones 4/1998 Materia

16

LE DIVIN AU COEUR DE L'"HoOMME

L'’AUTHENTIQUE DIVINITE

La démonologie enseigne aux philosophes que les
dieux honorés par la cité ne sont pas de véritables
dieux. Il est inconcevable pour un philosophe pla-
tonicien (et méme, pourrait-on dire, pour les philo-
sophes de toutes les autres sectes) que les dieux se
complaisent dans la jouissance des offrandes maté-
rielles qui leur sont proposées dans les sacrifices.
Chaque doctrine philosophique a développé sa
propre théologie, mais toutes s'accordent autour
d'un certain nombre de caractéristiques pour le
divin. Elles lui attribuent unanimement l'immorta-
lité, l'incorruptibilité, I'impassibilité, la sérénité, la
permanence, la stabilité, 'auto-suffisance, la régu-
larité et indépendance. Méme les Epicuriens, que
la majorité des Anciens croyaient pourtant athées,
ne renieraient pas cette liste.

L'examen de la nature divine s'effectue par la néga-
tion de toutes les propriétés de l'univers dans
lequel nous évoluons, parce que la divinité, en tant
qu'entité éminemment supérieure, appartient par
essence a une autre dimension de la réalité. Cette
dimension, les Académiciens et les Péripatéticiens
I'ont localisée pour les dieux visibles — les dieux
intelligibles, eux, n‘ont pas de lieu - au-dela de I'or-
bite de la lune : la-bas, les astres se meuvent avec
réqularité et constance ; c'est le monde de la stabi-
lité et de la permanence, un monde infiniment
supérieur & notre univers sensible caractérisé par
I'instabilité et le devenir incessant. Les dieux doi-
vent I'harmonie de leur existence au fait que leur
ame n’est alourdie d’aucun élément irrationnel et
sensible : le vobg agit en eux sans aucun obstacle,
ils jouissent de l'intuition parfaite du Bien et du
Vrai. lls sont libres de tous les soucis que peuvent
occasionner les passions du corps dans leur agita-
tion désordonnée, car, étant absolument parfaits,
ils n‘ont aucunement besoin de la matiére pour
assurer la persistance de leur existence.

PURIFICATION DU voUg

Aux yeux des Platoniciens, la divinité représente
I'idéal vers lequel doit tendre de toutes ses forces
tout philosophe qui se respecte, de telle sorte qu'il
puisse partager ici bas un peu de |'existence bien-
heureuse de cette entité supérieure. Cet effort
d'assimilation au divin passe par une libération des
entraves qu'imposent a l'esprit les désirs sensibles
du corps, car ce que I'étre humain a en commun
avec le divin, c'est le vodg, cette partie de I'ame qui
intuitionne les vérités éternelles. Se purifier de
I'emprise de la matiére, c'est se défaire de tout ce
qui contribue a accroftre le pouvoir de la sensibili-
té dans notre psychisme et renforcer par contre-
coup la santé de notre raison. Cela passe par un

mode de vie particulier, qui demande a ce qu'on
contrdle séverement son alimentation et ses activi-
tés. Comme le signale Porphyre : « Le bon détache-
ment est le résultat d'une mise en inactivité per-
manente. On obtient cette inactivité en tournant
constamment sa pensée vers les intelligibles et en
s‘abstenant des sensations qui éveillent les pas-
sions. Parmi ces sensations il faut ranger celles qui
sont dues & la nourriture. »4 L'alimentation carnée
ne convient pas a la vie du philosophe, poursuit-il,
car elle implique trop d‘attention a la vie corporelle:
« Qu'on nous présente donc un homme qui fasse
tous les efforts possibles pour vivre selon l'intellect
et pour étre hors d‘atteinte des entrainements nés
des passions corporelles, et que cet homme nous
démontre que la nourriture carnée est plus facile a
se procurer que les plats faits de fruits et de
légumes, que sa préparation revient moins cher
que celle des denrées inanimées — lesquelles, en
tous cas, n'exigent pas les services d’un rétisseur —
qu’elle ne procure aucun plaisir spécifique par rap-
port a la nourriture inanimée, qu’elle est plus légé-
re a digérer que l'autre, que dans les assimilations
par le corps elle est plus rapide & assimiler que la
nourriture & base de légumes, enfin qu’elle excite
moins les appétits et contribue moins a I'embon-
point et a la vigueur du corps que le régime sans
chair animale. Mais pas un médecin, pas un philo-
sophe, pas un gymnaste n‘a osé dire cela. »s

RETRAIT DES AFFAIRES PUBLIQUES

Le refus de manger de la viande implique, dans
I'’Antiquité, le retrait de la vie sociale et religieuse,
car la communauté reconnait les siens dans ceux
qui participent aux cérémonies sacrificielles. Tout
adepte du végétarisme se met automatiquement
en marge d’'une telle société. Porphyre en est émi-
nemment conscient, puisqu’il conseille a ses dis-
ciples, a la suite de son maitre Plotin, de se retirer
eux-mémes des affaires publiques, avant méme
que la société ne les y contraigne :

« Car si quelqu’un pense vivre parmi I'humanité
et emplir ses sens des passions qui leur sont
propres tout en restant lui-méme impassible, il
ne se rend pas compte qu'il s'abuse lui-méme et
qu'il abuse ceux qui le croient, car il ignore que le
gros des passions dépend du seul refus de rester
étranger a la foule. »$

Le philosophe ne peut pas participer aux rites de la
religion civique, parce qu'il sait qu'il ne s'adressent
en fait qu’aux démons. Il n‘est donc autorisé a bri-
guer aucune magistrature, car son mode de vie
I'empécherait d'effectuer les devoirs religieux
incombant & sa fonction. Il se constitue étranger
dans la cité.



PRETRE DU DIEU SUPREME

DE LA CITE DES HOMMES...

Le végétarisme permet au philosophe d'‘échapper
aux assauts des démons malfaisants, qui prennent
un malin plaisir a exciter la partie irrationnelle de
I'ame des hommes au moyen de réves étranges, de
possessions inopinées ou d'oracles mensongers. Le
régime végétarien favorise en I'dme I'apparition de
la pureté indispensable a I'élévation au divin:
« Les mauvais démons, en effet, ne s‘attaquent pas
a I'dme pure, parce qu'elle leur est dissem-
blable. »7, souligne Porphyre, qui affirme plus loin
la nécessité pour le philosophe « de parvenir seul 8
seul et de son propre fait auprés de Dieu, sans étre
géné par aucune escorte. »8 La volonté des cités
d'apaiser les démons par de sacrifices laisse le dis-
ciple de Plotin totalement indifférent. Il reven-
dique des intéréts totalement divergents de ceux
du reste de ses concitoyens : l'acquisition et la pré-
servation des richesses lui semble une activité fon-
cierement futile en comparaison du noble objectif
qu'il se propose, a savoir l'assimilation a Dieu.
Comme le remarque avec justesse Jean
Bouffartigue:« Le philosophe est le prétre de Dieu,
il n'est pas un citoyen. »9 Ce désir de rencontrer
Dieu « seul & seul » nécessite un dépouillement
extréme chez le philosophe, qui, dans sa relation
avec le principe supréme de toutes choses, ne doit
étre géné par aucune interférence, qu'elle vienne
des propres mouvements de sa sensibilité ou de
ceux causés par les mauvais démons. C'est pour-
quoi Porphyre préne Iéloignement « de tout ce qui
se complalt dans le mortel et le matériel »-20, 'est-
a-dire qu'il faut purifier son dme de tous les désirs
qui la lient au monde extérieur tout en la détour-
nant de Dieu. Le goQt pour la viande participe de
ces mauvais désirs : ingérer de la chair animale
enchaine I'homme au sensible et donne prise au
harceélement des mauvais démons. Plus la vigueur
de notre sensibilité est grande dans notre psychis-
me, plus nombreux sont les points d'attaches qui
nous rapprochent de ces étres malfaisants.

...A LA CITE DE DIEU

Méme s'il I'empéche de participer aux cérémonies
du culte civique, le végétarisme ne fait pas du phi-
losophe un athée irrespectueux des égards que 'on
doit aux dieux ; bien au contraire, il 'éléve au titre
de « prétre du dieu supréme »*'. En étant végéta-
rien, le philosophe démontre son effort de rester
pur pour plaire a la divinité. Mais quel sera donc le
culte de ce dieu supréme ? Porphyre I'explique de
la maniére suivante : « Au dieu supréme, [...] nous
n’offrirons rien de ce qui est sensible, ni en holo-
causte, ni en parole. [...] Notre seul hommage est
un silence pur et de pures pensées le concernant. Il

faut donc nous unir a Dieu, nous rendre semblables
a lui et lui offrir notre propre élévation comme un
sacrifice sacré, car elle est a la fois notre hymne et
notre salut. Or ce sacrifice s'accomplit dans I'im-
passibilité de I'dme et la contemplation de Dieu. »
Le végétarisme garantit au philosphe la lucidité
dont il a besoin pour appréhender les choses telles
qu’elles sont, en dehors des conventions et des pré-
jugés hérités de la foule. La frugalité du régime
végétarien prépare a 'acquisition de la sagesse : le
corps ne monopolise plus sans arrét |'attention de
I'dme par les nombreuses difficultés qu'il rencontre
a digérer ses copieux festins, et I'dme peut enfin se
tourner vers ['étude des réalités éternelles pour en
imiter la réqularité et la constance. Quiconque
désire éprouver la présence lumineuse du principe
supréme doit commencer par faire taire ses appé-
tits sensibles : cela passe nécessairement par le
désapprentissage du godt pour la viande tel que la
société nous l'a artificiellement inculqué. Pour
Porphyre, qui invoque le témoignage de
Théophraste, 'homme est naturellement végéta-
rien : ce sont les traditions culturelles recues de ses
ancétres qui le pervertissent. Quel effroi ne ressen-
tirait-il pas face a la démesure de nous autres,
ogres du XXe siecle, dont le principal souci n'est
plus la survie alimentaire mais la perte de poids!

Quand la démonologie fournit des arguments au végétarisme—‘

@ D.A Il 43,1 (trad. cit. p. 109).

® D. A I, 49,1 (trad. cit. p. 14).

@ in Introduction au livre | du traité De
I'abstinence, p. LIX.

@ D. Al 43,3 (trad. cit. p. 110).

22] D.A.ll, 49,1.

@ D.A Il 34,2et3(trad. cit. p. 101).

Visions bestiales ou le repas aux enfers.
Xylographie extraite du Grand calen-
drier et compost des Bergiers, Troyes,
fin du XVes.

Roland Villeneuve, le Dictionnaire du
Diable, Paris 1989

17



