Extrait de : Bulletin de 'AELAC 9 (1999), p. 9-14.
Etude

Les ceuvres de la littérature apocryphe chrétienne en araméen christo-palestinien
par :
Alain DESREUMAUX
(CNRS, Etudes sémitiques et Centre d’études des religions du Livre)

A cdté du syriaque dont le domaine a pour frontiére méridionale la région de Damas, une
autre des langues araméennes qui ont perduré au Proche-Orient bien aprés la période romaine est
’araméen syro-palestinien ou christo-palestinien. Cette langue s’est manifestée dans des docu-
ments écrits du v° au xue siécle, en gros de la période de la réaction chalcédonienne a la période
des Croisades, dans une aire assez restreinte, dans les provinces byzantines de Palestina prima,
Phoenicea, Arabia et £gyptus correspondant aujourd’hui a des régions situées en Palestine, en
Isragl, en Jordanie, en Syrie du Sud et en Egypte.

11 faut bien distinguer I’araméen édessénien proprement dit, ancétre du syriaque syro-méso-
potamien qui apparait a la fin du n® siécle, de I’araméen écrit en Palestine a Iépoque byzantine.
A la suite de Frangois Nau!, j’ai proposé I’expression « araméen melkite » qui a I’avantage de
lever ’ambiguité des expressions traditionnelles. Le langage moderne, certes, désigne habituel-
lement par le terme « melkites » les chrétiens proche-orientaux de langue arabe, de tradition litur-
gique grecque?, dits « grecs orthodoxes » et, par la suite, les uniates dits « grecs catholiques ».
Cependant I’historien est bien obligé de constater que le terme « melkites », désignant les parti-
sans de ’empereur, est depuis longtemps équivalent de celui de « chalcédoniens ». Ces derniers
existaient avant le vi® siécle — c’est le moins qu’on puisse dire — et, avant de parler I’arabe, ils
ont parlé le grec, le syriaque, I’araméen palestinien. Cela justifie amplement que I’on emploie le
terme « melkite » pour désigner certaines populations du Proche-Orient a partir de la deuxiéme
moitié du v siécle’. Or, si I’on est habitué 4 entendre parler de textes melkites écrits en grec ou
écrits en arabe, I’existence, pourtant bien réelle et non négligeable, de textes syriaques melkites?,
de textes arméniens et de textes géorgiens melkites® est beaucoup moins familiére, encore moins
celle de textes melkites écrits en araméen palestinien. ‘

Les textes qui nous ont été conservés dans une écriture singuliére, formée & partir de I’estran-
ghelo syriaque, se trouvent sur les stéles funéraires gravées de Samra, une douzaine de mosaiques
palestiniennes et jordaniennes, quelques inscriptions lapidaires, quelques graffiti dans des laures
autour de Jérusalem et seulement deux centaines de manuscrits, presque toujours fragmentaires
et souvent palimpsestes. L’ensemble des documents, tous chrétiens chalcédoniens, est i situer
entre le v© siécle, date présumée des premiéres inscriptions, et le xm® siécle, date explicite des
derniers manuscrits®.

Les textes en ‘araméen melkite

Les manuscrits ont été publiés au fur et 2 mesure de leur découverte, depuis 1875 jusqu’au
milieu de notre siécle et devraient donc étre aujourd’hui bien connus. Mais les études codicolo-
giques récentes montrent qu’on peut reconstituer des textes, qui se révélent alors sous un nou-
veau jour. Comme on a beaucoup de retard en matiére de grammaire et de lexicologie araméenne
christo-palestinienne, il reste du travail a faire. )

I F.Nau, « L’araméen chrétien (syriaque). Les traductions faites du grec en syriaque au vi® sidcle », Revue
de Ihistoire des religions 99 (1929), p. 239.

2 J.-M. SauGkeT, Premiéres recherches sur | ‘origine et les caractéristiques des synaxaires melkites (Subi-
dia hagiographica 45), Bruxelles, 1969, p. 21-22: « En conséquence de la byzantinisation, le terme melkite
devint pratiquement synonyme de chrétien arabophone de rite byzantin. »

3 Ainsi fait R. CoQuN, Grand Atlas des religions (Encyclopaedia universalis), Paris, 1988. Voir aussi
Particle « Melkites » dans Encyclopeedia universalis, Thesaurus-Index 2, Paris, 1966, p. 1918.

4 Voir, par exemple, F. RiLLIET, « La bibliothéque de Ste-Catherine du Sinai et ses membra disiecta: nou-
veaux fragments syriaques 4 la Bibliothéque vaticane » dans R. LAVENANT, éd., VF Symposium syriacum 1992
(Orientalia christiana analecta 247), Rome, 1994.

5 Voir évidemment les travaux de B. Outtier.

6 Sur toutes ces questions d’archéologie et d’histoire des Araméens melkites, voir ma présentation syn-
thétique dans J.-B. HUMBERT — A. DESREUMAUX, Khirbet es-Samra. Jordanie, 1; La voie romaine, le cimetiére,
les documents épigraphiques (Bibliothéque de I’ Antiquité tardive 1), Turnhout, Brepols, 1998, p. 1-17.

9



Une littérature de traduction

Un fait est remarquable tous les textes araméens melkites sont des traductions de textes grecs
y compris de quelques anciennes ceuvres syriaques déja traduites en grec (notamment des mimré
de saint Ephrem). Cela est d’ailleurs particuliérement précieux pour Péditeur de textes qui y trou-
vera des témoins souvent antérieurs aux témoins grecs conservés. C’est le cas, par exemple, du
récit sur les martyrs du Sinai, et de plusieurs fragments de lectionnaires liturgiques.

Une pratique liturgique

L’ensemble des textes est a situer dans la pratique liturgique: la langue de I’Eglise était évidem-
ment le grec, mais les besoins des populations locales ont provoqué la traduction dans leur langue
des lectures bibliques, des homélies et des textes hagiographiques. ;

Des apocryphes

Quatre fragments de manuscrits contiennent des textes de la littérature apocryphe chrétienne;
ils se trouvent dans des manuscrits découverts en deux endroits, a peu d’années d’intervalle.

Le premier groupe de fragments appartient a un lot de manuscrits découvert 3 Damas, dans
la Kubbat al-Khaznah (« le trésor ») de la mosquée des Omeyyades, par Bruno Violet a qui
Hermann Freiherr von Soden, I’instigateur de la mission, avait confié le soin d’examiner, de
mai 1900 2 aoiit 1901, les 150 paquets entassés dans la poussiére. Contre toute attente, au prin-
temps 1903, le sultan ordonnait de préter les manuscrits aux savants de Berlin, d’abord au
musée impérial, ensuite a la bibliothéque impériale. Violet confia alors le soin de leur publi-
cation & Friedrich Schulthess. L’ouvrage, paru en 1905, offre 1’édition de 21 lots de fragments
araméens christo-palestiniens, essentiellement des textes de 1’ Ancien et du Nouveau Testa-
ment, de deux vies de saints et de trois ceuvres de la littérature apocryphe chrétierine (Evan-
gile de Nicodéme, Actes d’André et Matthieu et un texte non-identifié), enfin un recueil
d’hymnes liturgiques. _

La deuxiéme découverte est celle d’un fragment d’un texte remployé dans le Codex Climaci
rescriptus, ainsi nommé par son inventeur, Agnes Smith Lewis, parce que c’est un manuscrit
palimpseste offrant la traduction syriaque de I’ceuvre de Jean Cllmaque7 ce codex avait été
essentiellement constitué par la récupération de divers cahiers de plusieurs manuscrits démem-
brés, grecs et araméens melkites. L’écriture supérieure en syriaque édessénien a été datée du
1x° siécle.

Acquis en trois fois de 18998 4 1906, il a été publié en 1909°. Les fragments palimpsestes
sont principalement des passages des évangiles en grec, de 1’ Ancien et du Nouveau Testament
en araméen melkite et de lectionnaires liturgiques en araméen melkite; quatre folios en araméen
melkite contiennent un fragment d’une homélie et deux folios portent les fragments d’un récit
concernant les apétres Pierre et Paul, qu’A. Smith Lewis nomme « un mythe apostolique »!°

N.B.: on doit ajouter une troisiéme trouvaille. Parmi les fragments araméens de la Guénizah
du Vieux-Caire, appartenant 4 la collection Taylor-Schechter, aujourd’hui 3 la bibliothéque de
I’Université de Cambridge, et publiés en 1900 par A. Smith Lewis également, S. P. Brock aurait
identifié un passage d’un Transitus Mariae.

LES FRAGMENTS DE LA MOSQUEE DE DAMAS

L’Evangile de Nicodéme

Que les Acta Pilati aient existé dans une version en araméen christo-palestinien, onen a la
preuve par un petit fragment; on en connait en effet deux folios seulement, palimpsestes, abimés.

7 L’échelle du Paradis et le Livre au Pasteur.

8 Le premier feuillet fut publié dans A Palestinian Syriac Lectionary Containing Lessons from the Penta-
teuch, Job, Proverbs, Prophets, Acts and Epistles, edited by Agnes SmitH LEWIs with critical notes by Eberhard
NEesTLE and a glossary by Margaret D. GiBsoN (Studia Sinaitica 6), Cambridge, 1899, p. CXXXIX.

9 Codex Climaci rescriptus. Fragments of Sixth Century Palestinian Syriac Texts of the Gospels, of the Acts
of the Apostles and of St Paul’s Epistles, also Fragments of an Early Palestinian Lectionary of the Old Testa-
ment, etc., transcribed and edited by Agnes SmitH Lewis (Horae semiticae 8), Cambridge, 1909.

10 Op. cit., p. 190 et 192 (texte araméen); p. 191 et 193 (traduction anglaise).

10



L’édition princeps a été donnée par Friedrich Schulthess!!. L’éditeur n’avait pourtant pas
identifié le texte; I'identification a été faite plus de soixante ans aprés par Sebastian P. Brock!2,
Il s’agit de la traduction d’un passage de la recension grecque A des Acta Pilati (CANT 62.1, p.
46), chapitre I, 6 A I, 1 et II, 513,

Or, Schulthess signale que se trouve attaché 4 ’un des folios des Acta Pilati, un fragment
d’un autre texte, qu’il identifie et dont il édite aussi deux autres folios séparés, fragmentaires,
palimpsestes; il s’agit de la Lettre du prétre Lucien sur I’Invention des reliques des saints Etienne,
Gamaliel, Nicodéme et Habib (BHO 1087b)!4, ‘

Les renseignements codicologiques de I’éditeur sont si pauvres qu’on ne peut savoir quel folio
des Acta Pilati est attaché 4 quel folio de la Lettre de Lucien. Cependant, on doit déduire du signa-
lement de I’éditeur que les folios appartiennent au méme cahier. ,

En tout cas, quelle que soit 1’exactitude de la reconstitution, on doit enregistrer le fait que les
Acta Pilati ont ét€ copiés en araméen melkite dans le méme codex que le récit de " Invention des
reliques des saints Etienne, Gamaliel, Nicodéme et Habib. Qu’il s’agisse de la copie d’un modéle
grec dans lequel il en était déja ainsi ou qu’il s’agisse d’une initiative du scribe araméen, on doit
constater que, quelque part entre la Palestine et Damas, un recueil en araméen rassemblait au
moins deux textes concernant le personnage de Nicodéme. Ainsi, on pourrait faire I’hypothése
que le nom Evangile de Nicodéme pour désigner les Acta Pilati n’est pas seulement le fait des
traditions médiévales latines. On réve de retrouvet les fragments édités par Schulthess, d’en déchif-
frer des lignes supplémentaires, de retrouver des fragments dispersés et d’en déterminer 1a data-
tion! En attendant, la traduction des fragments araméens et I’étude comparative avec le texte grec
a été remise a 1’équipe des Acta Pilati.

Actes d’André et Matthien

Le deuxiéme texte, toujours fragmentaire, appartient a un lot numéroté « Fragment IV » dans
Iédition de F. Schulthess'>. I s’agit en fait de 3 bifolios et 1 folio, portant trois textes différents:
un bifolio d’un passage du livre des Nombres, un bifolio et un folio des Actes d’Adrien et ses
compagnons et un bifolio des Actes d’André et Matthieu (ou Matthias).

11 faut peut-étre séparer ces trois textes, comme provenant de manuscrits différents.

L’édition araméenne de Schulthess est accompagnée du texte grec édité par M. Bonnet!$. La
comparaison entre le texte grec (BHG 109-110d?) et le texte araméen montre qu’il ne faut pas
classer ce dernier avec le syriaque en BHO 733 dont le texte est différent, mais bien avec le grec
dont il représente une traduction littérale. Le texte des deux folios se suit (on se trouve donc dans
le bifolio central du cahier). Il cotrespond au texte grec p. 78, ligne 14 & p. 81, ligne 9. Sur ce bref
fragment, 1’araméen offre plusieurs variantes propres, mais il s’insére dans I’apparat critique de
Bonnet, avec les manuscrits grecs.

Apocryphe non identifié

Le troisi¢éme fragment contenant un texte apocryphe parmi les manuscrits découverts a la
mosquée de Damas a été publié par F. Schulthess sous le nom d’£vangile apocryphe et numé-
roté Frag. XVIY7, o

Malgré I’aspect fragmentaire du texte, plusieurs thémes sont reconnaissables:

— baptéme de Jean-Baptiste par Jésus;

— sortie de la montagne (d’Elisabeth et Jean, caché dans le roc?)

W Christlich-Palistinische Fragmente aus der Omajjaden-Moschee zu Damaskus (Abhandlungen der kini-
glichen Gesellschaft der Wi haften zu Géttingen. Philologisch-historische Klasse, n.F. 8, 3), Berlin, Weid-
mann, 1905, p. 134-135, fragments XX (fol. a) et XXI; description sommaire p. 14.

12« A Fragment of the Acta Pilati in Christian Palestinian Aramaic », Journal of Theological Studies 22
(1971), p. 157-158

3 C. Tiscuenporr, Euangelia apociypha, Leipzig, 18762, p. 222, 6 — 223, 9 et 227,1-228,2.

4 F. ScHuLTHESS, op. cit., p. 102-106, fragment XVIII; édition, identification et traduction allemande; des-
cription sommaire des folios p. 14.

15 1bid., p. 86-93

16 M. BoNNET, « Acta Andreae et Matthiae », dans R. A. Lipsius — M. BonNET, Acta Apostolorum Apocrypha,
I, 1, Leipzig, 1898 (réimpression: Darmstadt, 1959), p. 78-81.

17" F. ScHuLTHEsS, op. cit., p. 94-101.

11



—mort de Zacharie dont Jésus ordonne (aux anges, sans doute) de porter le corps en Paradis,
a coté du corps d’Abel le juste;

—résurrection de plusieurs personnes par Jésus qu1 en soufflant de la pou551ére sur leurs corps,
s’affirme comme leur créateur (le verbe employé est celui du potier qui tourne un vase).

De quel texte s’agit-il? Vie de Jean-Baptiste attribuée a Sérapion? Toutes les vies de Jean-
Baptiste sont a explorer Une dpocalypse de Zacharie? Le texte slave de Berendts est le seul texte,
semble-t-il, qui parle d’un baptéme de Jean-Baptiste par Jésus.

Le dossier présenté a I’AELAC par J.-D. Dubois en 1979 proposait d’éditer une collectlon
de textes sur Zacharie. En voici un supplémentaire, en araméen palestinien.

LE FRAGMENT DU SINAI

Histoire de Pierre et Paul 3 Rome

Incontestablement, il s’agit d’une version d’Actes de Pierre et Paul dans lesquels les deux
apétres sont confrontés avec un certain roi de Rome Pergamos et avec sa fille Luhith; cependant,
aucune identification n’avait été proposée jusqu’a présent.

A. Smith Lewis — qui a publié tant de textes inédits — n’a pas fait le rapprochement avec un
passage d’un récit contenu dans un manuscrit arabe qu’elle avait elle-méme publié en 1904 (BHO
965). Pourtant, le titre de son ouvrage Acta mythologica apostolorum aurait pu suggérer un rap-
prochement! Ce rapprochement, il fallait le tenter, en se souvenant de la petite note de James sur
divers textes concernant Pierre et Paul: « One Arabic text is a wild story of Peter and Paul and
an emperor of Rome called Bar’amus, which does not attach itself to any other legend of those
apostles“‘ » Sans aucun doute, le grand lecteur d’apocryphe signalait par 13 un texte arabe enre-
gistré par Georg Graf sous le titre « Die Geschichte von Petrus und Paulus vor dem Konig
Bar’amus gnchtiger Barjamus, d. i. Pergamus?) und seiner Tochter Luhit, ein reines Phantasie-
produkt »!°. Le jugement porté par Graf rejoint ainsi la réflexion de James. En tout cas, Graf
avait tout 3 fait raison de supposer que le nom du roi, dans le texte arabe, est bien Barjamus,
transcription du grec Pergamos et que I’éditeur a eu tort de corriger au profit d’un supposé
Bar’amus.

Cette histoire de Pierre et Paul avec le roi Pergame est le premier item du manuscrlt Sinai
arabe O, fol. 172 26". A. Smith Lewis en a fait ’édition?° et 1a traduction?!,

Bien entendu, Graf signale®? I’existence des autres manuscrits arabes contenant le méme texte:

— Mingana arabe 92 [olim Mingana Chr. Arab. 87b], datable du début du xvu® si¢cle. Aux f°
98" 4 1197, la piéce n° 13 est une « Histoire de Pierre et Paul et de leur voyage 4 la ville de Rome
durant le roi Bergamos et ce qui arriva a Lujit la fille du roi et comment un oiseau vint et lui
extirpa un ceily. Mingana note que ce texte « differs considerably from Mrs Lewis’s text ».

— Mingana arabe 93 [olim Mingana Chr. Arab. 84], datable de la fin du xvme® siécle, de contenu
semblable au ms. 92. Aux f° 67V 4 827, la piéce n° 13 est « The Story of Peter and Ermelus, and
of their journey to the city of Rome in the time of the emperor Pergamus, and of the things that
happened to the daughter of the emperor, and of how a bird came and pecked out her eye. »

La version araméenne melkite dont il reste deux feuillets disjoints remployés par le Codex
Climaci rescriptus est une version beaucoup plus ancienne puisqu’elle peut vraisemblablement
remonter au vi°-vir® siécle. Elle est manifestement plus sobre que les versions arabes postérieures,

18 M. R. Jamss, The Apocryphal New Testament being the Apocryphal Gospels, Acts Epistles, and Apoca-
lypses, Oxford, Clarendon Press, (1924) 198013, p. 472.

19 G. Grar¥, Geschichte der christlichen arabischen Literatur, I. Die Ubersetzungen (Studi e testi 118), Vati-
can, 1944, p. 260.

20 A.S. Lews, Acta Mythologica Apostolorum transcribed from an Arabic ms in the Convent of Deyr es-
Suriani, Egypt, and from mss in the Convent of St Catherine, on Mount Sinai with two Legends from a Vatican
ms by Prof. Ignazio Guidi, and an appendix of Syriac Palimpsest Fragments of the Acts of Judas Thomas
from Cod. Sin. Syr. 30 (Horae semiticae 3), London, C. J Clay, Cambridge, University Press, 1904, p. 150-
164.

21 A.S. Lewis, The Mythological Acts of the Apostles translated from an Arabic ms. in the Convent of Deyr
es-Suriani, Egypt, and from mss. in the Convent of St Catherine on Mount Sinai and in the Vatican, with a
Translation of the Palimpsest Fragments of the Acts of Judas Thomas from Cod. Sin. Syr. 30 (Horae semiticae
4), London, C. J. Clay, Cambridge, University Press, 1904, p. 175-192.

2 Geschichte, p. 262.

12



mais atteste que la trame du récit a été conservée, malgré des variantes considérables. Elle est
elle-méme une traduction du grec, comme les mots transcrits le prouvent. Il est difficile de dire
sur quel texte les versions arabes se sont appuyées: grec ou araméen melkite? En tout cas, ces
versions ont beau représenter des développements, elles n’en sont pas moins les témoins d’une
ceuvre apoctyphe beaucoup plus ancienne écrite en grec, et I’ensemble des manuscrits mériterait
une édition critique.

La reconstitution de 1’ensemble des manuscrits originaux du codex sera publiée ailleurs par
nous. En méme temps, nous publierons une relecture de ces textes. En effet, I’édition princeps
est remarquable, mais non sans erreurs.

Les apocryphes chez les melkites de langue araméenne

Selon toute probabilité, la langue en question est tout simplement la langue vulgaire des habi-
tants de nos provinces, différente, rappelons-le inlassablement, des autres langues contemporaines
du moyen-araméen: syriaque, samaritain, nabatéen, araméen des Targums et des Midrash. On
s’accorde aujourd’hui sur le fait que la langue des Targums palestiniens et le christo-palestinien
étaient trés semblables?. En tout cas, pour nous, un fait s’impose: toutes les productions écrites
en christo-palestinien sont melkites. Cela est immédiatement perceptible dans les lectionnaires et
les rituels. C’est vrai aussi des textes hagiographiques, en premier lieu ceux du manuscrit des
Quarante Martyrs, du récit du prétre Lucien sur I’Invention des reliques d’Etienne et ses com-
pagnons, etc. Nous sommes donc invités a leur donner une place dans I’histoire régionale. Ils
représentent sans doute un effort particulier des chalcédoniens pour soutenir leur orthodoxie dans
les populations de langue araméenne christo-palestinienne. Ce sont des documents appartenant a
histoire de la provincia Arabia entre le ve et le xm® siécle.

L’état de la documentation refléte bien un univers culturel régional ou le grec demeure la
langue liturgique traditionnelle, tandis que I’araméen était déja, depuis I’époque justinienne
sans doute, devenu la langue vulgaire, celle qui sera remplacée par I’arabe a partir de I’époque
abasside.

En tout cas, I’apogée de la littérature araméenne melkite se situerait au moment ou les
Omeyyades régnent a Damas toute proche. Lorsque, aprés les Omeyyades, la région sera presque
abandonnée, les productions littéraires en araméen melkite indiquent un déplacement, comme un
repli. Tout porte 4 croire que ceux-ci s’étaient réfugiés dans quelques hauts lieux proches les uns
des autres, prés de Damas, mais aussi dans les grands centres melkites, en Antiochéne et au Sinai.
Bien que Ma’alula, Saidnayah et Juba’in soient aujourd’hui les derniers villages témoins de I’usage
de I’araméen, la langue elle-méme ne résista pas a I’arabe, du fait du petit nombre de locuteurs
et de leur isolement. L’étude détaillée reste a faire sur les relations entre grec, arabe et araméen
du vir® au xi® siécle.

Pour les quatre textes apocryphes que je vous ai présentés, il faut attirer 1’attention sur les
points suivants:

1. Ils sont, comme tous les textes araméens christo-palestiniens, des traductions faites sur un
texte grec, souvent mot-a-mot. On doit se poser la question de savoir si ¢’est une bonne méthode
philologique que de les lire en rétroversion grecque, pour restituer les textes grecs dont ils sont les
témoins (je suis en train d’élaborer un dictionnaire ot I’on voit les strictes équivalences, presque
toujours bi-univoques; quant 4 la syntaxe, elle ne refléte rien d’autre que I’ordre des mots du grec; le
phénomeéne est curieux et digne d’étre étudié par les linguistes, car il demeure cependant des
aramaismes, par exemple le bar besra pour traduire le kata sarka de Rom 1, 2). En tout cas, ils sont,
dans les apparats critiques, a classer du c5té des témoins grecs plutdt qu’a coté des témoins syriaques.

2. Il est peut-étre intéressant de prévoir la confection d’un volume commode dans lequel
seraient rassemblés ces quatre textes (ou plutt fragments), en araméen, avec rétroversion grecque,
traduction frangaise et, bien sir, 1’étude codicologique compléte de chacun. Une bréve introduc-
tion sur I’araméen christo-palestinien serait peut-étre utile.

3. On méditera sur le fait suivant: comme tous les textes araméens christo-palestiniens, ces
textes appartiennent au corpus religieux des populations melkites de langue araméenne en Ara-

2 J. A. Frizmyer, The Genesis Apocryphon of Qumran Cave 1. A Commentary (Biblica et orientalia 18A),
Rome, Biblical Institute Press, 19712, p. 22-23.

13



bie, Palestine, Syrie, Egypte, du vi® au 1x® siécle; ils font en effet partie des manuscrits de la période
dite ancienne (ceux de la perlode médiévale, du x° au xi1° siécle, ne comportent pas de littérature
apocryphe, hagiographique ni patristique, mais seulement des textes bibliques et des rituels
liturgiques). Ils attestent 1’usage de ces ceuvres en milieu chalcédonien, et peut-étre méme la
naissance de certaines dans les milieux chalcédoniens de Palestine (c’est le cas, évident, me
semble-t-il, de 1’Invention des reliques d’Etienne et ses compagnons) et d’Egypte (ce pourrait
bien étre le cas des Actes d’André et Matthieu).

14



